5th International Conference of Postgraduate Students & Academics in Syariah and Law 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

KAJIAN LITERATUR: HUKUM PEMAKANAN SERANGGA DALAM ISLAM

LITERATURE REVIEW: THE ISLAMIC RULING ON THE CONSUMPTION OF
INSECTS

* Ahmad Salman Mohd Yusof, » fiAhmad Syukran Baharuddin

i Fakulti Syariah dan Undang-Undang, Universiti Sains Islam Malaysia, Nilai.
ii. Centre of Research for Figh Forensics and Judiciary (CFORSYJ), Faculty of Syariah and Law, Universiti Sains
Islam Malaysia, Bandar Baru Nilai, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia
ii. Research Fellow, Maqasid Institute, United States of America (USA)

*(Corresponding Author): ahmadsalman.my@gmail.com

ABSTRAK

Kajian ini meneliti perbincangan klasik dan kontemporari berkaitan hukum pemakanan
serangga dalam Islam dengan memberi tumpuan kepada konsep-konsep asas seperti hasharah,
khaba’ith, jallalah dan maytah. Literatur menunjukkan bahawa walaupun terdapat kesepakatan
ulama mengenai pengharaman segala yang tergolong dalam kategori khaba ith, tidak wujud
kesepakatan jelas mengenai pengkategorian serangga secara khusus. Perbincangan dalam
kalangan empat mazhab Sunni memperlihatkan perbezaan pendekatan, bermula daripada
pandangan yang mengharamkan semua jenis serangga hinggalah yang mengharuskannya jika
terbukti bermanfaat, selamat dan diterima masyarakat. Kajian turut membincangkan isu
kontemporari berkaitan larva lalat askar hitam (BSFL) dan pewarna Carmine (E120), serta
analisis fatwa-fatwa semasa daripada pelbagai autoriti halal. Dapatan kajian menunjukkan
bahawa penentuan hukum serangga bergantung kepada sifatnya sama ada dianggap khaba 'ith
atau fayyib, selain faktor kebersihan, kemudaratan, adat setempat dan tujuan penggunaannya.
Kajian ini mencadangkan agar perbincangan lanjut dilakukan bagi memperjelaskan
terminologi figh dan implikasinya terhadap produk berasaskan serangga dalam industri
makanan moden.

Kata Kunci: Hukum makanan, serangga, halal, BSFL, Carmine (E120)

ABSTRACT

This study examines classical and contemporary scholarly discussions on the permissibility of
consuming insects in Islam, focusing on foundational concepts such as hasharah, khaba’ith,
jallalah, and maytah. The literature indicates that, although Muslim scholars agree that
anything classified as khaba’ith is prohibited, there is no clear consensus regarding whether
insects fall entirely within this category. Differences among the four Sunni schools of law
reveal diverse approaches, ranging from total prohibition of insects to conditional
permissibility when they are beneficial, safe, and culturally accepted. The study further
explores contemporary issues related to Black Soldier Fly Larvae (BSFL) and Carmine (E120),
alongside recent fatwas issued by various halal authorities. Findings show that the legal status
of insects depends largely on whether they are considered khaba’ith or tayyib, as well as
factors such as cleanliness, potential harm, cultural norms, and intended use. The paper
highlights the need for continued research to clarify figh terminology and its implications for
insect-based products in the modern food industry.

Keyword (s): Food law, insects, halal , BSFL, Carmine (E120)

98



KAJIAN LITERATUR: HUKUM PEMAKANAN SERANGGA DALAM ISLAM

Pendahuluan

Dalam konteks yang sama, produk yang menggunakan bahan asas serangga kini
semakin dipandang serius. Salah satu alasan utama adalah para penyelidik makanan mulai
menganggapnya sebagai sumber protein alternatif yang lebih berkelanjutan. Diharapkan
bahawa peningkatan pengeluaran produk ini dapat menyumbang kepada pengurangan isu
kekurangan makanan di seluruh dunia (Mariyam et al. 2022). Oleh itu, kepentingan
penyelidikan dalam bidang ini semakin ketara berikutan peningkatan permintaan terhadap
sumber protein yang mesra alam dan boleh dipercayai (Sabri et al. 2023).

Perkembangan ini telah mendorong para penyelidik di Eropah untuk berfokus kepada
kajian mengenai serangga dan produk yang dihasilkan darinya. Ini termasuk usaha mengenal
pasti spesies yang sesuai untuk dimakan serta meneroka kaedah penternakan yang paling
efisien (Traynor et al. 2024). Pada tahap dasar, Kesatuan Eropah telah mengkategorikan produk
ini dalam Peraturan (EU) 2015/2283 mengenai Makanan Novel. Peraturan ini menetapkan
bahawa produk yang berasal dari serangga perlu selamat untuk dimakan dan harus dinilai
terlebih dahulu oleh EFSA. Di Asia, negara-negara seperti China, Thailand, dan Singapura juga
mulai mendapatkan keuntungan besar dari sektor ini.

Namun satu persoalan baru yang muncul di dalam dunia makanan muslim iaitu adakah
dibenarkan umat islam dibenarkan memakan produk yang berasal dari serangga ataupun
sebaliknya. Walaupun serangga dilihat sebagai makanan mampu memberikan nutrisi yang baik
kepada pengguna namun bagi umat islam setiap yang dimakan perlu halal dari segi sudut
syariah. Pada perbincangan kalini pengkaji akan menyelusuri kajian litetatur berkenaan dengan
hukum memakan serangga dalam islam. Kajian dilakukan dengan mengambil kajian akademik
yang boleh dipengkalan data yang boleh dipercayai seperti di Maktabah Syamilah, Wagqteya,
Ezproxy, Askzad, dan lain-lain yang telah digunakan sebagai data primer dan sekunder.

Kajian Literatur
Hukum Memakan Serangga

Terdapat kesepakatan di antara ulama dari empat mazhab Sunni mengenai kehalalan
belalang, sejenis serangga yang boleh dimakan. Persetujuan ini berlandaskan kepada hadis-
hadis yang menyatakan dengan jelas kebenaran untuk memakannya. Walau bagaimanapun,
para akademik mempunyai pandangan yang berbeza ketika membincangkan mengenai
serangga lain. Perbezaan ini muncul kerana semua hadis yang menyatakan keharusan untuk
memakan serangga hanya merujuk secara khusus kepada belalang dan tidak mencakup spesies
serangga lain (Dahaman(@Dahlan and Mohd Yusof 2024). Secara umum, dua daripada empat
mazhab Sunni memiliki pandangan yang berbeza antara satu sama lain. Sementara itu, dua
mazhab lagi cenderung mengambil pendekatan tengah dengan beberapa perincian yang
berlainan. Walaupun demikian, semua mazhab sependapat bahawa serangga yang muncul atau
tumbuh dalam makanan contohnya ulat yang ada dalam makanan adalah halal dan dibenarkan.

Sebelum mengulas pandangan para ulama, terdapat beberapa isu istilah dalam karya
fikah klasik yang perlu dijelaskan. Istilah hasharah, yang umumnya diterjemahkan sebagai
“serangga”, sebenarnya memiliki makna yang lebih luas dalam literatur fikah dibandingkan
hanya merujuk pada serangga itu sendiri.

Ketika istilah hasharah atau hasharaat digunakan dalam teks-teks fikah, maknanya
tidak terbatas pada serangga saja. Istilah ini juga mencakup hewan mamalia kecil seperti hyrax,
tikus, mencit, landak, dan sejenisnya. Pada waktu yang sama, istilah ini juga dapat merujuk
kepada haiwan reptilia seperti biawak, cicak, dan ular. Oleh sebab itu, seorang pengkaji harus

99



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

menganalisis hukum serta pandangan para ulama mengenai hasharaat secara khusus untuk
setiap kes yang berbeza. Dalam diskusi selanjutnya, istilah hasharaat akan digunakan untuk
menjelaskan pandangan dari empat mazhab Sunni (Tajudeen 2020).

Berdasarkan pandangan mazhab Hanafi, segala jenis hasharaat dianggap haram,
termasuk makanan yang mengandung serangga. Mereka merujuk kepada Surah al-A‘raf ayat
157 dalam al-Quran, yang melarang pengambilan perkara-perkara yang termasuk dalam
kategori khaba’ith. Ini merujuk kepada sesuatu yang dianggap keji, membawa mudarat atau
bersifat kotor. Oleh itu, mazhab Hanafi menganggap hasharaat sebagai makhluk yang kotor
dan menjijikkan, serta kurang digemari (Riyaz 2023).

Sebaliknya, mazhab Maliki mengambil pendekatan yang berbeza dari segi pandangan
mereka. Dari sudut pandang ini, semua yang ada di bumi seharusnya dapat dimakan, kecuali
jika ada dalil yang jelas dilarang oleh Syariah serta dapat membahayakan kesehatan. Oleh
kerana tiada bukti jelas yang melarang semua jenis serangga, maka serangga yang memberi
manfaat, tidak mendatangkan mudarat dan diterima oleh masyarakat diklasifikasikan sebagai
halal. Namun, mazhab Maliki menegaskan bahawa haiwan seperti rodensia dan reptilia harus
disembelih. Selain itu, serangga yang dianggap halal juga tidak boleh dimakan semasa masih
hidup; mereka perlu dibunuh terlebih dahulu melalui cara yang dibenarkan seperti memenggal
kepala, memanggang, atau teknik lain yang sesuai (Tajudeen 2020).

Secara keseluruhan, dua daripada empat mazhab Sunni mempunyai pandangan yang
bertentangan antara satu sama lain. Sementara itu, dua mazhab yang lain iaitu mazhab syafie
dan hanbali mengambil sikap yang lebih seimbang dengan beberapa perincian berbeza.
Meskipun begitu, semua mazhab sepakat bahwa serangga yang berada di dalam tumbuhan,
adalah halal dimakan ataupun boleh dibuang ulat tersebut lalu dimakan buahnya. Hal ini kerana
ia bukannya najis.

Bagi mazhab Shafi‘i dan mazhab Hanbali, kedua-duanya mengambil pendekatan
selektif, bukan pendekatan umum seperti Hanafi dan Maliki. Namun kedua-dua mazhab ini
berbeza dalam beberapa kategori hasharaat yang dianggap halal. Contohnya, mazhab Shafi‘i
mengharuskan landak, manakala mazhab Hanbali menganggapnya haram. Walau
bagaimanapun, kedua-dua mazhab bersepakat bahawa semua serangga selain belalang adalah
khaba’ith (Hamdan et al. 2025).

Larva lalat askar hitam (BSFL)

Larva lalat askar hitam (Hermetia illucens) mempunyai warna putih kekuningan ketika
berada pada tahap awal, dan warnanya akan semakin gelap saat menjelang fasa pupa. Meskipun
termasuk dalam kategori lalat, BSFL tidak dianggap sebagai pembawa penyakit yang
berbahaya. Dari segi nutrisi, BSFL (Black Soldier Fly Larvae) mengandungi kandungan
protein, asid amino, dan lemak yang tinggi, menjadikannya pilihan ideal sebagai makanan bagi
haiwan ternakan. Perbicangan kali BSFL in1 penyelidik banyak memfokuskan kepada kajian
lepas daripada Dahaman(@Dahlan dan Mohd Yusof (2024) dan Jamaludin et al. (2023) kerana
perbincangan BSFL Halal masih kurang dibincangkan di dalam dunia akademik buat masa ini.

Menurut Dahaman@Dahlan dan Mohd Yusof (2024) perbincangan mengenai status
hukum BSFL sering kali berkait rapat dengan konsep jallalah. Konsep ini merujuk kepada
haiwan yang memakan bahan bernajis hingga menyebabkan bau kurang menyenangkan atau
perubahan dalam kualiti daging dan telur mereka.

Jika haiwan hanya mengonsumsi najis dalam jumlah yang sedikit tanpa mempengaruhi
rasa, bau, dan warna tubuhnya, mereka tidak digolongkan sebagai jallalah. Jadi, larva BSF
yang dibesarkan dalam keadaan terkawal dan diberi diet pemakanan yang bersih tidak akan
termasuk dalam kategori ini (Jamaludin et al. 2024). Hadis yang diriwayatkan oleh al-Bukhari
mengenai lalat menunjukkan bahawa lalat tidak boleh dianggap najis secara mutlak. Jika ia

100



KAJIAN LITERATUR: HUKUM PEMAKANAN SERANGGA DALAM ISLAM

benar-benar najis, pasti Rasulullah SAW tidak akan menyarankan agar lalat dimasukkan ke
dalam minuman sebelum diminum. Ini memperkuat pendapat bahawa serangga tidak
semestinya dikenakan hukum najis.

Fatwa masa kini juga mendukung pemanfaatan BSFL sebagai pakan ternak. Majelis
Ulama Indonesia menyatakan bahwa BSFL tidak diperbolehkan untuk dikonsumsi manusia,
tetapi bisa digunakan sebagai pakan bagi hewan. Fatwa dari Negeri Perlis menyatakan bahawa
larva yang berkembang dalam persekitaran yang bersih adalah halal untuk dijadikan makanan
ternakan dan boleh diperdagangkan. Pandangan Dahaman@Dahlan dan Mohd Yusof (2024)
juga mendapati bahawa penternakan komersial larva BSFL dapat dikendalikan dengan baik,
yang seterusnya menjamin kebersihan serta kesesuaiannya mengikut syarak. Oleh itu,
penggunaan dan perdagangan BSFL untuk makanan haiwan adalah dibenarkan selagi tiada
elemen kenajisan yang terlibat.

Cochineal (E120)

Penggunaan Carmine sering dibincangkan tidak dibenarkan di dalam islam kerana
pendapat daripada Mazhab Hanafi, Shafi‘t dan Hanbali secara jumhurnya mengharamkan
pemakanan serangga dengan mengklasifikasikannya sebagai khabith . Larangan ini dirujuk
kepada tafsiran ayat al-Qur’an 7:157, disertai persepsi bahawa serangga secara fitrahnya jijik
(Mohd Salleh, Ahmad, and Ahmad Fadzillah 2020). Manakala berbeza dengan pandangan
daripada mazhab maliki yang meletakkan status haiwan atau serangga tersebut haram apabila
terdapat ayat al-qur’an dan hadith yang spesifik mengharamkan perkara tersebut
(Dahaman(@Dahlan and Mohd Yusof 2024).

Perbezaan pandangan ini mencerminkan perbezaan asas dalam pentafsiran konsep
seperti kesucian (faharah) dan kemudaratan (darar) antara mazhab-mazhab hukum Islam.
Perbezaan klasik ini turut tercermin dalam perbahasan kontemporari mengenai carmine. Ramai
sarjana moden mengeluarkan fatwa bahawa carmine adalah tidak halal disebabkan asal usulnya
daripada serangga. Sebagai contoh, satu fatwa daripada Islamweb secara jelas mengharamkan
Carmine yang diekstrak daripada pepijat Cochineal yang dikeringkan, dengan alasan bukan
sahaja kerana ia berasal daripada serangga, tetapi juga kerana serangga tersebut
diklasifikasikan sebagai maytah (bangkai yang tidak disembelih) dan kemungkinan terlibat
alkohol dalam proses ekstraksi (Aidulsyah and Mizuno 2020). Demikian juga, fatwa Hanafi
daripada Darul Uloom Trinidad memutuskan carmine sebagai tidak harus dengan menyatakan
bahawa “pemakanan serangga tidak dibenarkan” dan termasuk dalam larangan al-Qur’an
terhadap bahan yang kotor, serta meluaskan larangan ini kepada gincu berasaskan Carmine
kerana risiko tertelan (Vanany et al. 2020).

Status halal Carmine (E120) oleh itu tidak diiktiraf secara seragam di seluruh dunia,
dengan pelbagai pihak berautoriti halal nasional mengeluarkan garis panduan yang berbeza.
Beberapa badan pensijilan utama di negara majoriti Muslim sejak beberapa tahun
kebelakangan ini mengharuskan Carmine, sering kali berbeza daripada pendirian terdahulu
(Qodir, Singh, and W. Hefner 2023). Sebagai contoh, Majelis Ulama Indonesia (MUI)
mengeluarkan Fatwa No. 33/2011 yang menghalalkan pewarna makanan dan minuman
berasaskan Carmine dengan alasan serangga Cochineal yang diumpamakan seperti belalang
tidak mempunyai peringkat larva yang kompleks, tidak memiliki darah yang mengalir, hidup
pada tumbuhan bersih, dan tidak disebut secara jelas dalam larangan nas, selagi pewarna
tersebut bermanfaat dan tidak memudaratkan. Begitu juga, Jawatankuasa Fatwa Kebangsaan
Malaysia setelah mengkaji semula isu ini pada 2012, membenarkan pewarna berasaskan
Cochineal dengan alasan serangga tersebut tidak beracun, memberi manfaat kepada manusia,
dan berasaskan prinsip figh klasik bahawa bangkai serangga yang tidak mempunyai darah yang
mengalir adalah suci, bukan najis (Mohd Salleh et al. 2020; Syahnan, Ja’far, and Igbal 2021).

101



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

Kesimpulan

Secara ringkas, walaupun para ulama Islam sepakat bahawa semua yang termasuk
dalam kategori khaba’ith adalah haram, persetujuan mengenai pengkategorian sebahagian
hasharaat (termasuk serangga) masih belum jelas. Perbezaan pendapat ini berasal dari isu
mengenai apakah sesebuah serangga itu dianggap sebagai khaba’ith atau tayyib. Kebanyakan
ulama beranggapan bahawa serangga tergolong dalam kategori khaba’ith. Namun, mazhab
Maliki mempunyai pandangan berbeza dan tidak menganggapnya sedemikian, kecuali apabila
ia boleh membahayakan kesihatan manusia atau tidak diterima oleh masyarakat setempat. Para
penyelidik juga menemukan bahwa perbincangan mengenai hukum pemakanan serangga
dalam perspektif syariah berkisar pada istilah hasharah, jallalah, khaba’ith (khabith), dan
maytah.

Istilah-istilah ini digunakan dalam kitab-kitab figh klasik untuk merujuk kepada jenis-
jenis hewan tertentu. Persoalan utama yang muncul adalah apakah istilah-istilah ini merujuk
kepada haiwan yang sama atau mereka memiliki ciri-ciri khusus sebelum diberi gelaran
tersebut. Sebagai contoh, apakah semua haiwan yang digolongkan sebagai khaba’ith juga
tergolong dalam kategori jallalah atau maytah? Dan adakah hasharah semestinya merujuk
kepada khaba’ith? Oleh itu, kajian mengenai hukum pemakanan serangga perlu dilanjutkan
untuk membantu menjawab pertanyaan-pertanyaan seperti ini.

102



KAJIAN LITERATUR: HUKUM PEMAKANAN SERANGGA DALAM ISLAM
RUJUKAN:

Aidulsyah, Fachri, and Yuji Mizuno. 2020. “The Entanglement between Anti-Liberalism and
Conservatism: The Insists and Miumi Effect within the "212 Movement” in Indonesia.”
Journal of Indonesian Islam 14(1):1-25. doi: 10.15642/J11S.2020.14.1.1-25.

Dahaman@Dahlan, Mohd Akram, and Zizi Azlinda Mohd Yusof. 2024. “Kajian Status
Kenajisan Larva Dan Penggunaannya Dalam Makanan Ternakan: Fatwa Negeri Perlis.”
Malaysian Journal of Syariah and Law 12(2):511-28. doi: 10.33102/mjsl.vol12n02.796.

Hamdan, Afifah, Mohammad Naqib Hamdan, Sghaier Chriki, Anis Syahirah Mokhtar,
Radhiahtul RachanMustafa, and AbdulBasitSamat@Darawil. 2025. “Insect-Based Food
as Alternative Protein Source : An Analysis from the Islamic Perspective.” doi:
10.1163/23524588-bjal0228.

Jamaludin, Mohammad Aizat, Azura Amid, Nur Syammimi Mat Puat, and Siti Syahirah
Saffine. 2024. “BSFL As Alternative Halal Animal Feed.” Journal of Halal Industry &
Services 7(1):2019-22. doi: 10.36877/jhis.a0000526.

Jamaludin, Mohammad Aizat, Siti Nur Hamizah Ramli, Noor Faizul Hadry Nordin,
Muhamad Shirwan Abdullah Sani, and Ahmad Ni’matullah Al-Baarri. 2023. “Black
Soldier Fly Larvae as Alternative to Conventional Animal Feed: An Islamic and Science
Perspective.” Journal of Halal Industry & Services 6(1):1-10. doi:
10.36877/jhis.a0000409.

Mariyam, Siti, Huseyin Bilgic, Ivonne M. C. M. Rietjens, and Devi Yuni Susanti. 2022.
“Safety Assessment of Questionable Food Additives in the Halal Food Certification: A
Review.” Indonesian Journal of Halal Research 4(1):19-25. doi:
10.15575/ijhar.v4i1.12097.

Mohd Salleh, Mohd Mahyeddin, Nisar Mohammad Ahmad, and Nurrulhidayah Ahmad
Fadzillah. 2020. “Pewarna Makanan Dari Serangga (Cochineal) Menurut Perspektif
Halal: Analisis Fatwa Di Beberapa Negara ASEAN.” Journal of Fatwa Management
and Research (September 2021):1-14. do1: 10.33102/jfatwa.vol19nol.1.

Qodir, Zuly, Bilveer Singh, and Robert W. Hefner. 2023. “Conservative Turn and Islamic
Populism: Challenges Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama in Contemporary Politics.”
Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 7(2):106—14. doi:
10.15575/rjsalb.v7i2.25203.

Riyaz, Muzafar. 2023. “Edible Insects : Islamic Perspectives on Entomophagy and Future
Foods.” Journal of Islamic Multidsppinari 8:63—80.

Sabri, Nurul Syazwani Ahmad, Muhammad Imran Firdaus Kamardan, Shi Xuan Wong,
Nadia Farhana Azman, Fazrena Nadia Md Akhir, Nor’azizi Othman, Norkumala
Awang, Yutaka Kuroki, and Hirofumi Hara. 2023. “Future Aspects of Insects’ Ingestion
in Malaysia and Indonesia for Human Well-Being and Religion Regulation.” Future
Foods 8.

Syahnan, Mhd, Ja’far, and Muhammad Igbal. 2021. “Ulama and Radicalism in Contemporary
Indonesia: Response of Al Washliyah’s Ulama on Radicalism.” Ahkam: Jurnal Ilmu
Syariah 21(1):89—-110. doi: 10.15408/ajis.v21i1.19684.

Tajudeen, Ahmad Labeb. 2020. “Halal Certification of Insect-Based Food: A Critique.”
International Journal of Islamic Business Ethics 5(2):100. doi: 10.30659/1JIBE.5.2.100-
112.

Traynor, A., D. Thorburn Burns, D. Wu, N. Karoonuthaisiri, A. Petchkongkaew, and C. T.
Elliott. 2024. “An Analysis of Emerging Food Safety and Fraud Risks of Novel Insect
Proteins within Complex Supply Chains.” Npj Science of Food 8(1).

Vanany, Iwan, Jan Mei Soon, Anny Maryani, and Berto Mulia Wibawa. 2020. “Determinants
of Halal-Food Consumption in Indonesia.” Journal of Islamic Marketing 11(2):516-30.
doi: 10.1108/JIMA-09-2018-0177.

103



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

104



