
5th International Conference of Postgraduate Students & Academics in Syariah and Law 2025  
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research” 

 

98 
 

KAJIAN LITERATUR: HUKUM PEMAKANAN SERANGGA DALAM ISLAM 

 

LITERATURE REVIEW: THE ISLAMIC RULING ON THE CONSUMPTION OF 

INSECTS 
 

i*Ahmad Salman Mohd Yusof, i, ii, iiiAhmad Syukran Baharuddin  

 
i. Fakulti Syariah dan Undang-Undang, Universiti Sains Islam Malaysia, Nilai. 

ii. Centre of Research for Fiqh Forensics and Judiciary (CFORSJ), Faculty of Syariah and Law, Universiti Sains 

Islam Malaysia, Bandar Baru Nilai, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia  
iii. Research Fellow, Maqasid Institute, United States of America (USA) 

 
*(Corresponding Author): ahmadsalman.my@gmail.com 

 

 

ABSTRAK 

 

Kajian ini meneliti perbincangan klasik dan kontemporari berkaitan hukum pemakanan 

serangga dalam Islam dengan memberi tumpuan kepada konsep-konsep asas seperti hasharah, 

khaba’ith, jallalah dan maytah. Literatur menunjukkan bahawa walaupun terdapat kesepakatan 

ulama mengenai pengharaman segala yang tergolong dalam kategori khaba’ith, tidak wujud 

kesepakatan jelas mengenai pengkategorian serangga secara khusus. Perbincangan dalam 

kalangan empat mazhab Sunni memperlihatkan perbezaan pendekatan, bermula daripada 

pandangan yang mengharamkan semua jenis serangga hinggalah yang mengharuskannya jika 

terbukti bermanfaat, selamat dan diterima masyarakat. Kajian turut membincangkan isu 

kontemporari berkaitan larva lalat askar hitam (BSFL) dan pewarna Carmine (E120), serta 

analisis fatwa-fatwa semasa daripada pelbagai autoriti halal. Dapatan kajian menunjukkan 

bahawa penentuan hukum serangga bergantung kepada sifatnya sama ada dianggap khaba’ith 

atau tayyib, selain faktor kebersihan, kemudaratan, adat setempat dan tujuan penggunaannya. 

Kajian ini mencadangkan agar perbincangan lanjut dilakukan bagi memperjelaskan 

terminologi fiqh dan implikasinya terhadap produk berasaskan serangga dalam industri 

makanan moden. 

 

Kata Kunci: Hukum makanan, serangga, halal, BSFL, Carmine (E120) 

 

ABSTRACT 

 

This study examines classical and contemporary scholarly discussions on the permissibility of 

consuming insects in Islam, focusing on foundational concepts such as hasharah, khaba’ith, 

jallalah, and maytah. The literature indicates that, although Muslim scholars agree that 

anything classified as khaba’ith is prohibited, there is no clear consensus regarding whether 

insects fall entirely within this category. Differences among the four Sunni schools of law 

reveal diverse approaches, ranging from total prohibition of insects to conditional 

permissibility when they are beneficial, safe, and culturally accepted. The study further 

explores contemporary issues related to Black Soldier Fly Larvae (BSFL) and Carmine (E120), 

alongside recent fatwas issued by various halal authorities. Findings show that the legal status 

of insects depends largely on whether they are considered khaba’ith or tayyib, as well as 

factors such as cleanliness, potential harm, cultural norms, and intended use. The paper 

highlights the need for continued research to clarify fiqh terminology and its implications for 

insect-based products in the modern food industry. 

 

Keyword (s): Food law, insects, halal , BSFL, Carmine (E120) 



KAJIAN LITERATUR: HUKUM PEMAKANAN SERANGGA DALAM ISLAM 

 

99 
 

 

Pendahuluan 

Dalam konteks yang sama, produk yang menggunakan bahan asas serangga kini 

semakin dipandang serius. Salah satu alasan utama adalah para penyelidik makanan mulai 

menganggapnya sebagai sumber protein alternatif yang lebih berkelanjutan. Diharapkan 

bahawa peningkatan pengeluaran produk ini dapat menyumbang kepada pengurangan isu 

kekurangan makanan di seluruh dunia (Mariyam et al. 2022). Oleh itu, kepentingan 

penyelidikan dalam bidang ini semakin ketara berikutan peningkatan permintaan terhadap 

sumber protein yang mesra alam dan boleh dipercayai (Sabri et al. 2023).  

Perkembangan ini telah mendorong para penyelidik di Eropah untuk berfokus kepada 

kajian mengenai serangga dan produk yang dihasilkan darinya. Ini termasuk usaha mengenal 

pasti spesies yang sesuai untuk dimakan serta meneroka kaedah penternakan yang paling 

efisien (Traynor et al. 2024). Pada tahap dasar, Kesatuan Eropah telah mengkategorikan produk 

ini dalam Peraturan (EU) 2015/2283 mengenai Makanan Novel. Peraturan ini menetapkan 

bahawa produk yang berasal dari serangga perlu selamat untuk dimakan dan harus dinilai 

terlebih dahulu oleh EFSA. Di Asia, negara-negara seperti China, Thailand, dan Singapura juga 

mulai mendapatkan keuntungan besar dari sektor ini. 

Namun satu persoalan baru yang muncul di dalam dunia makanan muslim iaitu adakah 

dibenarkan umat islam dibenarkan memakan produk yang berasal dari serangga ataupun 

sebaliknya. Walaupun serangga dilihat sebagai makanan mampu memberikan nutrisi yang baik 

kepada pengguna namun bagi umat islam setiap yang dimakan perlu halal dari segi sudut 

syariah. Pada perbincangan kalini pengkaji akan menyelusuri kajian litetatur berkenaan dengan 

hukum memakan serangga dalam islam. Kajian dilakukan dengan mengambil kajian akademik 

yang boleh dipengkalan data  yang boleh dipercayai seperti di Maktabah Syamilah, Waqteya, 

Ezproxy, Askzad, dan lain-lain yang telah digunakan sebagai data primer dan sekunder. 

  

Kajian Literatur 

 

Hukum Memakan Serangga 

 

Terdapat kesepakatan di antara ulama dari empat mazhab Sunni mengenai kehalalan 

belalang, sejenis serangga yang boleh dimakan. Persetujuan ini berlandaskan kepada hadis-

hadis yang menyatakan dengan jelas kebenaran untuk memakannya. Walau bagaimanapun, 

para akademik mempunyai pandangan yang berbeza ketika membincangkan mengenai 

serangga lain. Perbezaan ini muncul kerana semua hadis yang menyatakan keharusan untuk 

memakan serangga hanya merujuk secara khusus kepada belalang dan tidak mencakup spesies 

serangga lain (Dahaman@Dahlan and Mohd Yusof 2024). Secara umum, dua daripada empat 

mazhab Sunni memiliki pandangan yang berbeza antara satu sama lain. Sementara itu, dua 

mazhab lagi cenderung mengambil pendekatan tengah dengan beberapa perincian yang 

berlainan. Walaupun demikian, semua mazhab sependapat bahawa serangga yang muncul atau 

tumbuh dalam makanan contohnya ulat yang ada dalam makanan adalah halal dan dibenarkan. 

Sebelum mengulas pandangan para ulama, terdapat beberapa isu istilah dalam karya 

fikah klasik yang perlu dijelaskan. Istilah hasharah, yang umumnya diterjemahkan sebagai 

“serangga”, sebenarnya memiliki makna yang lebih luas dalam literatur fikah dibandingkan 

hanya merujuk pada serangga itu sendiri. 

Ketika istilah hasharah atau hasharaat digunakan dalam teks-teks fikah, maknanya 

tidak terbatas pada serangga saja. Istilah ini juga mencakup hewan mamalia kecil seperti hyrax, 

tikus, mencit, landak, dan sejenisnya. Pada waktu yang sama, istilah ini juga dapat merujuk 

kepada haiwan reptilia seperti biawak, cicak, dan ular. Oleh sebab itu, seorang pengkaji harus 



5th INPAC 2025  
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research” 

 

100 
 

menganalisis hukum serta pandangan para ulama mengenai hasharaat secara khusus untuk 

setiap kes yang berbeza. Dalam diskusi selanjutnya, istilah hasharaat akan digunakan untuk 

menjelaskan pandangan dari empat mazhab Sunni (Tajudeen 2020). 

Berdasarkan pandangan mazhab Hanafi, segala jenis hasharaat dianggap haram, 

termasuk makanan yang mengandung serangga. Mereka merujuk kepada Surah al-A‘raf ayat 

157 dalam al-Quran, yang melarang pengambilan perkara-perkara yang termasuk dalam 

kategori khaba’ith. Ini merujuk kepada sesuatu yang dianggap keji, membawa mudarat atau 

bersifat kotor. Oleh itu, mazhab Hanafi menganggap hasharaat sebagai makhluk yang kotor 

dan menjijikkan, serta kurang digemari (Riyaz 2023). 

Sebaliknya, mazhab Maliki mengambil pendekatan yang berbeza dari segi pandangan 

mereka. Dari sudut pandang ini, semua yang ada di bumi seharusnya dapat dimakan, kecuali 

jika ada dalil yang jelas dilarang oleh Syariah serta dapat membahayakan kesehatan. Oleh 

kerana tiada bukti jelas yang melarang semua jenis serangga, maka serangga yang memberi 

manfaat, tidak mendatangkan mudarat dan diterima oleh masyarakat diklasifikasikan sebagai 

halal. Namun, mazhab Maliki menegaskan bahawa haiwan seperti rodensia dan reptilia harus 

disembelih. Selain itu, serangga yang dianggap halal juga tidak boleh dimakan semasa masih 

hidup; mereka perlu dibunuh terlebih dahulu melalui cara yang dibenarkan seperti memenggal 

kepala, memanggang, atau teknik lain yang sesuai (Tajudeen 2020). 

Secara keseluruhan, dua daripada empat mazhab Sunni mempunyai pandangan yang 

bertentangan antara satu sama lain. Sementara itu, dua mazhab yang lain iaitu mazhab syafie 

dan hanbali mengambil sikap yang lebih seimbang dengan beberapa perincian berbeza. 

Meskipun begitu, semua mazhab sepakat bahwa serangga yang berada di dalam tumbuhan, 

adalah halal dimakan ataupun boleh dibuang ulat tersebut lalu dimakan buahnya. Hal ini kerana 

ia bukannya najis. 

Bagi mazhab Shafi‘i dan  mazhab Hanbali, kedua-duanya mengambil pendekatan 

selektif, bukan pendekatan umum seperti Hanafi dan Maliki. Namun kedua-dua mazhab ini 

berbeza dalam beberapa kategori hasharaat yang dianggap halal. Contohnya, mazhab Shafi‘i 

mengharuskan landak, manakala mazhab Hanbali menganggapnya haram. Walau 

bagaimanapun, kedua-dua mazhab bersepakat bahawa semua serangga selain belalang adalah 

khaba’ith (Hamdan et al. 2025).  

 

Larva lalat askar hitam (BSFL) 

 

Larva lalat askar hitam (Hermetia illucens) mempunyai warna putih kekuningan ketika 

berada pada tahap awal, dan warnanya akan semakin gelap saat menjelang fasa pupa. Meskipun 

termasuk dalam kategori lalat, BSFL tidak dianggap sebagai pembawa penyakit yang 

berbahaya. Dari segi nutrisi, BSFL (Black Soldier Fly Larvae) mengandungi kandungan 

protein, asid amino, dan lemak yang tinggi, menjadikannya pilihan ideal sebagai makanan bagi 

haiwan ternakan. Perbicangan kali BSFL ini penyelidik banyak memfokuskan kepada kajian 

lepas daripada Dahaman@Dahlan dan Mohd Yusof (2024) dan Jamaludin et al. (2023) kerana 

perbincangan BSFL Halal masih kurang dibincangkan di dalam dunia akademik buat masa ini. 

Menurut Dahaman@Dahlan dan Mohd Yusof (2024) perbincangan mengenai status 

hukum BSFL sering kali berkait rapat dengan konsep jallalah. Konsep ini merujuk kepada 

haiwan yang memakan bahan bernajis hingga menyebabkan bau kurang menyenangkan atau 

perubahan dalam kualiti daging dan telur mereka.  

Jika haiwan hanya mengonsumsi najis dalam jumlah yang sedikit tanpa mempengaruhi 

rasa, bau, dan warna tubuhnya, mereka tidak digolongkan sebagai jallalah. Jadi, larva BSF 

yang dibesarkan dalam keadaan terkawal dan diberi diet pemakanan yang bersih tidak akan 

termasuk dalam kategori ini (Jamaludin et al. 2024). Hadis yang diriwayatkan oleh al-Bukhari 

mengenai lalat menunjukkan bahawa lalat tidak boleh dianggap najis secara mutlak. Jika ia 



KAJIAN LITERATUR: HUKUM PEMAKANAN SERANGGA DALAM ISLAM 

 

101 
 

benar-benar najis, pasti Rasulullah SAW tidak akan menyarankan agar lalat dimasukkan ke 

dalam minuman sebelum diminum. Ini memperkuat pendapat bahawa serangga tidak 

semestinya dikenakan hukum najis.  

Fatwa masa kini juga mendukung pemanfaatan BSFL sebagai pakan ternak. Majelis 

Ulama Indonesia menyatakan bahwa BSFL tidak diperbolehkan untuk dikonsumsi manusia, 

tetapi bisa digunakan sebagai pakan bagi hewan. Fatwa dari Negeri Perlis menyatakan bahawa 

larva yang berkembang dalam persekitaran yang bersih adalah halal untuk dijadikan makanan 

ternakan dan boleh diperdagangkan. Pandangan Dahaman@Dahlan dan Mohd Yusof  (2024) 

juga mendapati bahawa penternakan komersial larva BSFL dapat dikendalikan dengan baik, 

yang seterusnya menjamin kebersihan serta kesesuaiannya mengikut syarak. Oleh itu, 

penggunaan dan perdagangan BSFL untuk makanan haiwan adalah dibenarkan selagi tiada 

elemen kenajisan yang terlibat. 

 

Cochineal (E120) 

 

Penggunaan Carmine sering dibincangkan tidak dibenarkan di dalam islam kerana 

pendapat daripada Mazhab Hanafi, Shafi‘i dan Hanbali secara jumhurnya mengharamkan 

pemakanan serangga dengan mengklasifikasikannya sebagai khabīth . Larangan ini dirujuk 

kepada tafsiran ayat al-Qur’an 7:157, disertai persepsi bahawa serangga secara fitrahnya jijik 

(Mohd Salleh, Ahmad, and Ahmad Fadzillah 2020). Manakala berbeza dengan pandangan 

daripada mazhab maliki yang meletakkan status haiwan atau serangga tersebut haram apabila 

terdapat ayat al-qur’an dan hadith yang spesifik mengharamkan perkara tersebut 

(Dahaman@Dahlan and Mohd Yusof 2024).  

Perbezaan pandangan ini mencerminkan perbezaan asas dalam pentafsiran konsep 

seperti kesucian (ṭahārah) dan kemudaratan (ḍarar) antara mazhab-mazhab hukum Islam. 

Perbezaan klasik ini turut tercermin dalam perbahasan kontemporari mengenai carmine. Ramai 

sarjana moden mengeluarkan fatwa bahawa carmine adalah tidak halal disebabkan asal usulnya 

daripada serangga. Sebagai contoh, satu fatwa daripada Islamweb secara jelas mengharamkan 

Carmine yang diekstrak daripada pepijat Cochineal yang dikeringkan, dengan alasan bukan 

sahaja kerana ia berasal daripada serangga, tetapi juga kerana serangga tersebut 

diklasifikasikan sebagai maytah (bangkai yang tidak disembelih) dan kemungkinan terlibat 

alkohol dalam proses ekstraksi (Aidulsyah and Mizuno 2020). Demikian juga, fatwa Hanafi 

daripada Darul Uloom Trinidad memutuskan carmine sebagai tidak harus dengan menyatakan 

bahawa “pemakanan serangga tidak dibenarkan” dan termasuk dalam larangan al-Qur’an 

terhadap bahan yang kotor, serta meluaskan larangan ini kepada gincu berasaskan Carmine 

kerana risiko tertelan (Vanany et al. 2020). 

Status halal Carmine (E120) oleh itu tidak diiktiraf secara seragam di seluruh dunia, 

dengan pelbagai pihak berautoriti halal nasional mengeluarkan garis panduan yang berbeza. 

Beberapa badan pensijilan utama di negara majoriti Muslim sejak beberapa tahun 

kebelakangan ini mengharuskan Carmine, sering kali berbeza daripada pendirian terdahulu 

(Qodir, Singh, and W. Hefner 2023). Sebagai contoh, Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

mengeluarkan Fatwa No. 33/2011 yang menghalalkan pewarna makanan dan minuman 

berasaskan Carmine dengan alasan serangga Cochineal yang diumpamakan seperti belalang 

tidak mempunyai peringkat larva yang kompleks, tidak memiliki darah yang mengalir, hidup 

pada tumbuhan bersih, dan tidak disebut secara jelas dalam larangan nas, selagi pewarna 

tersebut bermanfaat dan tidak memudaratkan. Begitu juga, Jawatankuasa Fatwa Kebangsaan 

Malaysia setelah mengkaji semula isu ini pada 2012, membenarkan pewarna berasaskan 

Cochineal dengan alasan serangga tersebut tidak beracun, memberi manfaat kepada manusia, 

dan berasaskan prinsip fiqh klasik bahawa bangkai serangga yang tidak mempunyai darah yang 

mengalir adalah suci, bukan najis (Mohd Salleh et al. 2020; Syahnan, Ja’far, and Iqbal 2021). 

 



5th INPAC 2025  
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research” 

 

102 
 

Kesimpulan 

 

Secara ringkas, walaupun para ulama Islam sepakat bahawa semua yang termasuk 

dalam kategori khaba’ith adalah haram, persetujuan mengenai pengkategorian sebahagian 

hasharaat (termasuk serangga) masih belum jelas. Perbezaan pendapat ini berasal dari isu 

mengenai apakah sesebuah serangga itu dianggap sebagai khaba’ith atau tayyib. Kebanyakan 

ulama beranggapan bahawa serangga tergolong dalam kategori khaba’ith. Namun, mazhab 

Maliki mempunyai pandangan berbeza dan tidak menganggapnya sedemikian, kecuali apabila 

ia boleh membahayakan kesihatan manusia atau tidak diterima oleh masyarakat setempat. Para 

penyelidik juga menemukan bahwa perbincangan mengenai hukum pemakanan serangga 

dalam perspektif syariah berkisar pada istilah hasharah, jallalah, khaba’ith (khabith), dan 

maytah.  

Istilah-istilah ini digunakan dalam kitab-kitab fiqh klasik untuk merujuk kepada jenis-

jenis hewan tertentu. Persoalan utama yang muncul adalah apakah istilah-istilah ini merujuk 

kepada haiwan yang sama atau mereka memiliki ciri-ciri khusus sebelum diberi gelaran 

tersebut. Sebagai contoh, apakah semua haiwan yang digolongkan sebagai khaba’ith juga 

tergolong dalam kategori jallalah atau maytah? Dan adakah hasharah semestinya merujuk 

kepada khaba’ith? Oleh itu, kajian mengenai hukum pemakanan serangga perlu dilanjutkan 

untuk membantu menjawab pertanyaan-pertanyaan seperti ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KAJIAN LITERATUR: HUKUM PEMAKANAN SERANGGA DALAM ISLAM 

 

103 
 

RUJUKAN: 

 

Aidulsyah, Fachri, and Yuji Mizuno. 2020. “The Entanglement between Anti-Liberalism and 

Conservatism: The Insists and Miumi Effect within the "212 Movement” in Indonesia.” 

Journal of Indonesian Islam 14(1):1–25. doi: 10.15642/JIIS.2020.14.1.1-25. 

Dahaman@Dahlan, Mohd Akram, and Zizi Azlinda Mohd Yusof. 2024. “Kajian Status 

Kenajisan Larva Dan Penggunaannya Dalam Makanan Ternakan: Fatwa Negeri Perlis.” 

Malaysian Journal of Syariah and Law 12(2):511–28. doi: 10.33102/mjsl.vol12no2.796. 

Hamdan, Afifah, Mohammad Naqib Hamdan, Sghaier Chriki, Anis Syahirah Mokhtar, 

Radhiahtul RaehanMustafa, and AbdulBasitSamat@Darawi1. 2025. “Insect-Based Food 

as Alternative Protein Source : An Analysis from the Islamic Perspective.” doi: 

10.1163/23524588-bja10228. 

Jamaludin, Mohammad Aizat, Azura Amid, Nur Syammimi Mat Puat, and Siti Syahirah 

Saffine. 2024. “BSFL As Alternative Halal Animal Feed.” Journal of Halal Industry & 

Services 7(1):2019–22. doi: 10.36877/jhis.a0000526. 

Jamaludin, Mohammad Aizat, Siti Nur Hamizah Ramli, Noor Faizul Hadry Nordin, 

Muhamad Shirwan Abdullah Sani, and Ahmad Ni’matullah Al-Baarri. 2023. “Black 

Soldier Fly Larvae as Alternative to Conventional Animal Feed: An Islamic and Science 

Perspective.” Journal of Halal Industry & Services 6(1):1–10. doi: 

10.36877/jhis.a0000409. 

Mariyam, Siti, Huseyin Bilgic, Ivonne M. C. M. Rietjens, and Devi Yuni Susanti. 2022. 

“Safety Assessment of Questionable Food Additives in the Halal Food Certification: A 

Review.” Indonesian Journal of Halal Research 4(1):19–25. doi: 

10.15575/ijhar.v4i1.12097. 

Mohd Salleh, Mohd Mahyeddin, Nisar Mohammad Ahmad, and Nurrulhidayah Ahmad 

Fadzillah. 2020. “Pewarna Makanan Dari Serangga (Cochineal) Menurut Perspektif 

Halal: Analisis Fatwa Di Beberapa Negara ASEAN.” Journal of Fatwa Management 

and Research (September 2021):1–14. doi: 10.33102/jfatwa.vol19no1.1. 

Qodir, Zuly, Bilveer Singh, and Robert W. Hefner. 2023. “Conservative Turn and Islamic 

Populism: Challenges Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama in Contemporary Politics.” 

Religious: Jurnal Studi Agama-Agama Dan Lintas Budaya 7(2):106–14. doi: 

10.15575/rjsalb.v7i2.25203. 

Riyaz, Muzafar. 2023. “Edible Insects : Islamic Perspectives on Entomophagy and Future 

Foods.” Journal of Islamic Multidsppinari 8:63–80. 

Sabri, Nurul Syazwani Ahmad, Muhammad Imran Firdaus Kamardan, Shi Xuan Wong, 

Nadia Farhana Azman, Fazrena Nadia Md Akhir, Nor’azizi Othman, Norkumala 

Awang, Yutaka Kuroki, and Hirofumi Hara. 2023. “Future Aspects of Insects’ Ingestion 

in Malaysia and Indonesia for Human Well-Being and Religion Regulation.” Future 

Foods 8. 

Syahnan, Mhd, Ja’far, and Muhammad Iqbal. 2021. “Ulama and Radicalism in Contemporary 

Indonesia: Response of Al Washliyah’s Ulama on Radicalism.” Ahkam: Jurnal Ilmu 

Syariah 21(1):89–110. doi: 10.15408/ajis.v21i1.19684. 

Tajudeen, Ahmad Labeb. 2020. “Halal Certification of Insect-Based Food: A Critique.” 

International Journal of Islamic Business Ethics 5(2):100. doi: 10.30659/IJIBE.5.2.100-

112. 

Traynor, A., D. Thorburn Burns, D. Wu, N. Karoonuthaisiri, A. Petchkongkaew, and C. T. 

Elliott. 2024. “An Analysis of Emerging Food Safety and Fraud Risks of Novel Insect 

Proteins within Complex Supply Chains.” Npj Science of Food 8(1). 

Vanany, Iwan, Jan Mei Soon, Anny Maryani, and Berto Mulia Wibawa. 2020. “Determinants 

of Halal-Food Consumption in Indonesia.” Journal of Islamic Marketing 11(2):516–30. 

doi: 10.1108/JIMA-09-2018-0177. 



5th INPAC 2025  
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research” 

 

104 
 

 


