
5th International Conference of Postgraduate Students & Academics in Syariah and Law 2025  
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research” 

 

104 
 

PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU 

TINJAUAN KONSEPTUAL 

 

SYARIAH APPLICATION THROUGH FIQH AL-HADITH APPROACH: A 

CONCEPTUAL FRAMEWORK 
 

i*Radin Ahmad Taufik Salikin Izaddin, iAkmaliza Abdullah, iiMuhammad Sobri Faisal & iii, ivAhmad Syukran 

Baharuddin 

 
iAkademi Tamadun Islam, Universiti Teknologi Malaysia, 81300 Johor Bahru, Johor. 

iiPusat Tamhidi, Universiti Sains Islam Malaysia, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia 
iiiFakulti Syariah dan Undang-Undang, Universiti Sains Islam Malaysia, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, 

Malaysia 
ivCentre of Research for Fiqh Forensics and Judiciary, Fakulti Syariah dan Undang-Undang, Universiti Sains 

Islam Malaysia, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia 

 
*(Corresponding Author): radin@graduate.utm.my  

 

 

ABSTRAK 

 

Aplikasi Syariah berpaksikan al-Quran dan al-Sunnah sebagai sumber utama pembentukan 

hukum Islam dengan hadith Nabi SAW memainkan peranan penting dalam menjelaskan dan 

melengkapkan kefahaman terhadap kehendak syarak. Namun demikian, dalam wacana Syariah 

kontemporari, penggunaan hadith sering kali bersifat tekstual dan terpisah daripada pendekatan 

Fiqh al-Hadith yang sistematik, sekali gus berpotensi menghasilkan aplikasi hukum yang 

kurang mengambil kira konteks, kepelbagaian riwayat serta tujuan pensyariatan. Sehubungan 

itu, kertas ini bertujuan menilai semula aplikasi Syariah dengan mengemukakan Kerangka 

Aplikasi Syariah Berteraskan Fiqh al-Hadith sebagai asas metodologi. Kajian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif melalui analisis doktrinal terhadap prinsip-prinsip teras Fiqh al-Hadith, 

termasuk kefahaman asbāb al-wurūd, penyelarasan antara hadith (Jam’ wa al tawfiqh), 

pembezaan skop lafaz, pertimbangan maqasid syariah serta integrasi hadith, qiyās dan maqasid 

al-sharī’ah. Perbincangan menunjukkan bahawa kerangka yang dicadangkan berupaya 

memperkukuh konsistensi, relevansi dan keseimbangan dalam aplikasi Syariah kontemporari 

tanpa menjejaskan kewibawaan hadith. Kertas ini berhujah bahawa penerapan Fiqh al-Hadith 

secara berdisiplin merupakan prasyarat penting ke arah aplikasi Syariah yang lebih bersepadu, 

berorientasikan tujuan dan responsif terhadap realiti semasa. 

 

 

Kata Kunci: Fiqh al-Hadith, Aplikasi Syariah, al-Sunnah, Metodologi Syariah, Maqasid 

Syariah 

  

mailto:radin@graduate.utm.my


PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU TINJAUAN KONSEPTUAL 

105 
 

ABSTRACT 

 

The application of Shariah law is rooted in the Qur'an and the Sunnah as the major sources of 

Islamic law, and the Prophetic hadiths are crucial in elucidating and implementing the legal 

pronouncements. Nevertheless, the present-day Shariah debate very often shows a mainly 

textual and deconstructed use of hadith without a systematic Fiqh al-Hadith approach. Such a 

situation can lead to legal applications that are not fully aware of the context, the multiplicity 

of narrations, and the objectives of Islamic law. Thus, this paper goes back to Shariah 

application and suggests a Fiqh al-Hadith-Based Framework for Shariah Application as a 

methodological foundation. Utilizing a qualitative doctrinal method, the research evaluates 

the basic concepts of Fiqh al-Hadith, such as the knowledge of asbāb al-wurūd, rectification 

of seemingly opposing hadith, distinguishing between the textual scope, taking into account the 

intention of the legislator, and the linking of hadith with qiyas and maqasid al-sharī’ah. It is 

shown that the introduction of the framework results in increased consistency, significance, 

and equilibrium in today's Shariah application while still adhering to the sources of revelation. 

The paper contends that the application of a rigorous Fiqh al-Hadith method is necessary for 

the production of Shariah applications that are connected, intent-driven, and in tune with the 

times. 

 

 

Keyword (s): Fiqh al-Hadith, Syariah Application, al-Sunnah, Syariah Methodology, Maqasid 

Syariah 
 

Pendahuluan 

Syariah Islam berpaksikan wahyu Ilahi dengan al-Quran dan al-Sunnah sebagai sumber utama 

dalam penentuan hukum, etika dan panduan sosial umat Islam. Dalam kerangka ini, hadith 

Nabi SAW memainkan peranan penting sebagai sokongan prinsip al-Quran dan rujukan utama 

dalam penafsiran hukum serta aplikasi Syariah. Namun, kefahaman terhadap hadith tidak boleh 

terhenti pada bacaan literal sahaja. Hal ini kerana natijahnya berpotensi menyebabkan aplikasi 

hukum yang terpisah daripada konteks, tujuan pensyariatan dan realiti semasa (Rahman & 

Abdullah, 2021). 

Walaupun tradisi keilmuan Islam telah lama menekankan prinsip interpretasi hadith 

yang terstruktur, kajian kontemporari menunjukkan bahawa penggunaan hadith dalam wacana 

Syariah kini kerap kali bersifat terpisah dan literal tanpa analisis metodologi yang mencukupi 

terhadap konteks periwayatan dan objektif pensyariatan (Kamali, 2021; Zulkifli & Hasan, 

2022). Hal ini menjadi lebih ketara apabila menghadapi isu-isu baharu seperti perkembangan 

teknologi, ekonomi digital, media sosial dan perubahan struktur sosial yang memerlukan 

pembacaan tekstual yang lebih holistik dan bertujuan (Huda, Rahman & Yusof, 2021; Bashori, 

2024). 

Para ulama terdahulu juga telah meletakkan asas bagi pendekatan yang sistematik 

terhadap kefahaman hadith, termasuk kefahaman asbāb al-wurūd, penyelarasan riwayat yang 

kelihatan berbeza serta pertimbangan terhadap maqasid al-sharī’ah sebagai faktor penentu 

kefahaman dalil (al-Nawawī, 2010; al-Shāṭibī, 2004). Pendekatan ini dikenali sebagai fiqh al-

hadith yang bukan semata menitikberatkan kesahihan sanad dan teks. Malah paling utamanya 

adalah bagi menekankan kefahaman makna hadith secara kontekstual, berasaskan tujuan 

pensyariatan dan realiti semasa dimana ia merupakan suatu aspek yang sering diabaikan dalam 

pendekatan tekstual semata-mata (al-qaradawi, 1999). 

Tambahan pula, para akademik kini menekankan bahawa pembacaan hadith yang 

disengajakan tanpa memahami tujuan pensyariatannya boleh membawa kepada keputusan 



5th INPAC 2025  
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research” 

 

106 
 

hukum yang bersifat teknikal dan kurang relevan dengan realiti sosial hari ini (Auda, 2018; 

Jamil, 2024). Pendekatan maqasid al-sharī’ah membantu menyeimbangkan antara penekanan 

kepada teks dan pemeliharaan maslahat dalam konteks masyarakat moden. Hal ini sekaligus 

menyediakan landasan teori bagi keberkesanan hukum dalam keadaan sekarang yang melalui 

perubahan pesat (Opwis, 2020; Bashori, 2024). 

Walau bagaimanapun, wacana semasa masih menunjukkan kekosongan metodologi 

yang jelas apabila menghubungkan kefahaman hadith dengan proses penaakulan hukum yang 

berorientasikan maqasid. Ketiadaan satu kerangka integratif menyebabkan aplikasi Syariah 

sering dibatasi oleh interpretasi literal tanpa mengambil kira asas tujuan pensyariatan dan 

manfaat umum. Dengan demikian, terdapat keperluan yang mendesak untuk membangunkan 

satu pendekatan metodologi yang lebih sistematik dan bersepadu. 

Sehubungan itu, kajian ini mencadangkan Kerangka Aplikasi Syariah Berteraskan Fiqh 

al-Hadith sebagai satu pendekatan metodologi yang berfokus kepada konteks, penyelarasan 

dalil, perbezaan skop lafaz dalam teks hadith dan orientasi maqasid dalam aplikasinya. Dengan 

menggunakan pendekatan kualitatif dan analisis doktrinal terhadap prinsip-prinsip asas Fiqh 

al-Hadith, kajian ini bertujuan untuk memperkukuh kefahaman hadith yang seterusnya 

membawa kepada aplikasi Syariah yang lebih konsisten, relevan dan responsif terhadap 

cabaran semasa (Kamali, 2021; Auda, 2018; Huda et al., 2021). 

 

Kerangka Aplikasi Syariah Berteraskan Fiqh al-Hadith 

 

 
Rajah 1: Kerangka Konseptual Aplikasi Syariah Berteraskan Fiqh al-Hadith 

 

Kefahaman Asbāb al-Wurūd dan Konteks Hadith sebagai Asas Fiqh al-Hadith 

 

Dalam disiplin Fiqh al-Hadith, kefahaman terhadap asbāb al-wurūd iaitu latar peristiwa, situasi 

dan sebab sesuatu hadith disabdakan merupakan asas metodologi yang penting dalam 

menentukan maksud sebenar sabda Nabi SAW sebelum ia diaplikasikan dalam hukum Syariah. 

Asbāb al-wurūd tidak berfungsi sebagai maklumat sejarah semata-mata. Sebaliknya bertindak 



PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU TINJAUAN KONSEPTUAL 

107 
 

sebagai kerangka interpretatif yang membantu menjelaskan skop dan tujuan hadith. Tanpa 

kefahaman terhadap unsur ini, hadith akan berisiko difahami secara literal dan terpisah 

daripada konteks asalnya sekaligus membuka ruang kepada salah tafsir dan salah aplikasi 

hukum (al-Nawawī, 2010). 

Keperluan memahami konteks hadith sebelum aplikasi hukum turut ditekankan secara 

konsisten dalam tradisi keilmuan Islam. Hadith tidak disabdakan dalam ruang yang terpisah 

daripada realiti sosial dan situasi tertentu. Malah ianya hadir sebagai tindak balas kepada 

keadaan dan keperluan masyarakat pada zaman Rasulullah SAW. Oleh itu, kefahaman konteks 

berperanan penting dalam menentukan sama ada sesuatu hadith bersifat umum atau khusus, 

muktamad atau berkait dengan situasi tertentu. Ibn Daqīq al-‘Īd menegaskan bahawa 

kefahaman hadith bergantung secara langsung kepada pengetahuan tentang sebab, konteks dan 

qarinah atau bukti yang mengiringi penyampaian hadith tersebut (Ibn Daqīq al-‘Īd, 2004). 

Pandangan ini mengukuhkan kedudukan konteks sebagai prasyarat metodologi dalam Fiqh al-

Hadith. 

Hubungan antara asbāb al-wurūd dan penentuan skop hukum menjadi semakin jelas 

apabila dikaitkan dengan perbezaan antara lafaz ‘ām (umum) dan khāṣ (khusus), serta antara 

mutlaq yang bersifat kekal dan muqayyad yang terikat dengan keadaan tertentu. Tanpa 

kefahaman konteks, hadith yang asalnya bersifat khusus boleh disalah anggap sebagai umum. 

Manakala arahan yang terikat dengan situasi berisiko diaplikasikan secara mutlak. Al-Nawawī 

(2010) menegaskan bahawa pengumpulan riwayat dan penelitian terhadap konteks merupakan 

syarat penting bagi memahami maksud sebenar hadith dan mengelakkan kesimpulan hukum 

yang terburu-buru. Dalam hal ini, asbāb al-wurūd berfungsi sebagai kaedah saringan yang 

mengawal skop aplikasi hukum. 

Selain konteks peristiwa, bukti atau qarinah turut memainkan peranan penting dalam 

kefahaman hadith. Qarinah merangkumi pelbagai petunjuk yang mengiringi sesuatu hadith. 

Hal ini termasuk lafaz, perbuatan Nabi SAW, respon para sahabat serta keadaan sosial semasa 

hadith disabdakan. Peranan qarinah adalah untuk membantu menentukan maksud sebenar 

sabda Nabi SAW dan membezakan antara arahan yang bersifat hukum, bimbingan umum atau 

tindakan yang terikat dengan situasi tertentu. Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī (2001) menegaskan 

bahawa pengumpulan dan perbandingan riwayat membantu menyingkap maksud hadith serta 

mengelakkan salah faham terhadap kandungannya. Tanpa mengambil kira qarinah, kefahaman 

hadith mudah terperangkap dalam kefahaman secara zahir dan jumud. 

Pendekatan Fiqh al-Hadith juga secara tegas menolak penggunaan hadith secara literal 

semata-mata tanpa analisis konteks dan tujuan pensyariatan. Kejumudan terhadap lafaz zahir 

boleh menghasilkan aplikasi hukum yang tidak tepat dan tidak selari dengan realiti semasa. 

Dalam hal ini, al-Qarāfī mengingatkan bahawa kegagalan membezakan antara perbezaan 

keadaan dan konteks boleh membawa kepada kesalahan dalam agama (al-Qarāfī, 2004). 

Penegasan ini diperkukuhkan oleh Ibn al-Qayyim (2005) yang menyatakan bahawa fatwa dan 

aplikasi hukum berubah mengikut perubahan masa, tempat dan keadaan tanpa menafikan 

kesahihan nas sebagai asas hukum. 

Hubungan antara konteks hadith dan perubahan zaman menunjukkan bahawa hadith 

perlu difahami dalam konteks asal penyampaiannya. Namun diaplikasikan dengan mengambil 

kira realiti semasa. Perubahan keadaan masyarakat tidak mengubah teks hadith. Sebaliknya 

mempengaruhi cara teks tersebut difahami dan dilaksanakan. Dalam kerangka Fiqh al-Hadith, 

pemisahan antara kefahaman maksud hadith dan bentuk aplikasinya membolehkan hukum 

Syariah kekal relevan, praktikal dan berfungsi tanpa menjejaskan kedudukan wahyu. 

Pendekatan ini turut disokong dalam wacana kontemporari yang menekankan keperluan 

pembacaan kontekstual terhadap hadith bagi memastikan hukum syariah selari dengan cabaran 

semasa (Kamali, 2021). 

Secara keseluruhannya, kefahaman terhadap asbāb al-wurūd, konteks dan qarinah 

hadith membentuk teras awal kepada Fiqh al-Hadith sebagai pendekatan metodologi dalam 



5th INPAC 2025  
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research” 

 

108 
 

aplikasi Syariah. Prinsip-prinsip ini berfungsi memastikan bahawa hadith difahami secara 

berdisiplin, tidak literal semata-mata serta diaplikasikan selari dengan maksud dan tujuan 

pensyariatan. Pastinya kerangka kajian ini menyediakan asas penting kepada pembinaan 

kerangka aplikasi Syariah yang lebih konsisten, seimbang dan berorientasikan maqasid al-

sharī’ah dalam menghadapi cabaran kontemporari. 

 

Gabungan dan Penyelarasan antara Hadith (Jama’ wa tawfiq bayna al-Ahadith) 

 

Salah satu prinsip asas dalam Fiqh al-Hadith ialah pendekatan jama’ wa tawfiq bayna al-

aḥādīth, iaitu usaha menyelaraskan hadith-hadith yang kelihatan bertentangan sebelum 

sebarang kesimpulan hukum dibuat. Dalam tradisi keilmuan Islam, percanggahan zahir antara 

hadith tidak dianggap sebagai konflik sebenar antara sumber wahyu. Sebaliknya dilihat sebagai 

petunjuk kepada keperluan analisis yang lebih mendalam terhadap konteks, kepelbagaian 

riwayat dan tujuan pensyariatan. Pendekatan ini menolak sikap tergesa-gesa memilih satu-satu 

hadith dan mengabaikan hadith lain yang berkaitan. 

Kepentingan penyelarasan riwayat telah ditegaskan secara jelas oleh Ibn Ḥajar al-

‘Asqalānī (2001) yang menyatakan bahawa maksud sebenar hadith tidak akan dapat difahami 

tanpa pengumpulan keseluruhan riwayatnya. Hal ini menunjukkan bahawa kefahaman hadith 

yang berautoriti menuntut kajian mendalam terhadap semua riwayat yang berkaitan. Hal ini 

kerana perbezaan lafaz dan konteks antara riwayat sering kali menjelaskan maksud sebenar 

sesuatu sabda Nabi SAW. Prinsip ini menjadi asas kepada pendekatan jama’ wa tawfiq yang 

mengutamakan penyelarasan berbanding pengguguran dalil. 

Dalam kerangka Fiqh al-Hadith, pendekatan jama’ wa tawfiq didahulukan sebelum 

kaedah lain seperti nasakh atau tarjīḥ. Hal ini kerana penyelarasan riwayat membolehkan 

kesemua hadith yang sahih difahami secara bersepadu tanpa menafikan salah satu daripadanya. 

Pendekatan ini selari dengan pandangan al-Nawawī (2010) yang menegaskan bahawa 

pengumpulan dan penelitian terhadap pelbagai riwayat merupakan syarat penting bagi 

memahami maksud hadith secara tepat. 

Selain itu, prinsip kesepaduan dalil turut ditegaskan dalam karya usul fiqh. Al-Shāṭibī 

(2004) menegaskan bahawa dalil-dalil syariah perlu difahami sebagai satu sistem yang saling 

melengkapi dan tidak boleh dihukum berdasarkan satu dalil tanpa merujuk kepada keseluruhan 

kerangka syariah. Pandangan ini mengukuhkan asas teoretikal bahawa penyelarasan hadith 

bukan sekadar teknik hadith. Tetapi ianya merupakan prinsip metodologi yang selari dengan 

falsafah syariah secara keseluruhan. 

Dalam konteks aplikasi hukum, kegagalan menyelaraskan hadith-hadith yang berkaitan 

boleh membawa kepada pendekatan selektif terhadap dalil dan seterusnya menghasilkan 

hukum yang tidak konsisten atau bercanggah antara satu sama lain. Kritikan terhadap 

penggunaan teks secara terpisah turut dikemukakan dalam wacana kontemporari. Misalnya 

Hallaq (2009) menegaskan bahawa penaakulan hukum Islam tidak boleh bergantung kepada 

teks yang diasingkan daripada tradisi dan kerangka perundangan yang lebih luas. Kritikan ini 

secara tidak langsung menyokong kepentingan pendekatan jama’ wa tawfiq dalam memastikan 

kesepaduan dan konsistensi aplikasi hukum. 

Di samping itu, al-Āmidī (2003) menegaskan bahawa tidak harus beramal dengan satu 

dalil sambil mengabaikan dalil lain yang mempunyai kaitan dengannya, kerana pendekatan 

sedemikian menyalahi prinsip penaakulan hukum yang sahih. Penegasan ini memperkukuhkan 

lagi keperluan penyelarasan dalil sebagai asas kepada aplikasi hukum yang berdisiplin. 

Secara keseluruhannya, prinsip jama’ wa tawfiq bayna al-aḥādīth berfungsi sebagai 

mekanisme penting dalam Fiqh al-Hadith bagi memastikan bahawa hadith-hadith difahami dan 

diaplikasikan secara menyeluruh, tidak selektif dan selari dengan keseluruhan kerangka 

syariah. Dalam konteks kajian ini, prinsip ini menjadi teras kedua kepada Kerangka Aplikasi 



PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU TINJAUAN KONSEPTUAL 

109 
 

Syariah Berteraskan Fiqh al-Hadith yang bertujuan menghasilkan aplikasi hukum Syariah yang 

lebih konsisten, bersepadu dan berorientasikan objektif. 

 

Pembezaan antara ‘Ām–Khāṣ dan Muṭlaq–Muqayyad dalam Fiqh al-Hadith 

 

Bagi prinsip yang ketiga dalam kerangka ini, pembezaan antara ‘ām (umum) dan khāṣ (khusus) 

serta antara muṭlaq (mutlak) dan muqayyad (terikat) merupakan prinsip metodologi yang 

penting bagi menentukan skop dan sifat penerapan sesuatu hadith dalam hukum syariah. 

Prinsip ini menegaskan bahawa lafaz hadith tidak boleh diaplikasikan secara menyeluruh tanpa 

menilai sama ada ia dimaksudkan untuk semua keadaan atau hanya terhad kepada situasi 

tertentu. Seterusnya adakah sama ada ianya bersifat mutlak atau terikat dengan syarat dan 

konteks tertentu. Kegagalan membuat pembezaan ini berpotensi menghasilkan aplikasi hukum 

yang lari jauh daripada maksud asal sabda Nabi SAW. 

Dalam interaksi hadith dan usul fiqh, ulama menegaskan bahawa pemahaman terhadap 

‘ām dan khāṣ memainkan peranan penting dalam mengelakkan kesimpulan umum yang tidak 

tepat. Ibn Daqīq al-‘Īd (2004) menjelaskan bahawa kefahaman hadith bergantung kepada 

pengetahuan tentang sebab, konteks dan qarinah yang wujud padanya. Hal ini disebabkan oleh 

unsur-unsur tersebut menentukan sama ada sesuatu lafaz perlu difahami secara umum atau 

khusus. Penegasan ini menunjukkan bahawa pembezaan ‘ām–khāṣ tidak boleh ditentukan 

semata-mata berdasarkan lafaz zahir. Sebaliknya ia perlu ditimbang bersama konteks dan 

petunjuk lain yang berkaitan. 

Selain itu, pembezaan antara muṭlaq dan muqayyad turut memainkan peranan penting 

dalam menentukan cara sesuatu hadith diaplikasikan. Lafaz muṭlaq yang disebut tanpa 

sebarang ikatan boleh dibatasi oleh hadith lain yang bersifat muqayyad. Ianya sama ada melalui 

penentuan syarat, masa, tempat atau keadaan tertentu. Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī (2001) 

menegaskan bahawa perbezaan lafaz dan kepelbagaian riwayat sering kali menjelaskan 

maksud sebenar hadith serta membantu menentukan batasan penerapannya. Dalam konteks ini, 

pengumpulan dan penyelarasan riwayat dapat membantu menangani ta‘āruḍ dan juga berfungsi 

untuk mengenal pasti unsur muqayyad yang membatasi lafaz muṭlaq dalam hadith lain. 

Pendekatan ini turut disokong oleh Al-Āmidī (2003), dimana beliau menjelaskan 

bahawa tidak boleh beramal dengan satu dalil tanpa mengambil kira dalil lain yang berkaitan 

dengannya kerana setiap dalil berfungsi dalam kerangka yang saling melengkapi. Prinsip ini 

mengukuhkan keperluan untuk menilai hubungan antara lafaz umum dan khusus serta antara 

lafaz mutlak dan terikat sebelum sesuatu hukum dirumuskan. 

Dalam konteks Fiqh al-Hadith, pembezaan ‘ām–khāṣ dan muṭlaq–muqayyad juga 

berkait rapat dengan pemahaman terhadap maqasid syariah. Hadith yang dilafazkan secara 

umum tidak semestinya bertujuan untuk diaplikasikan secara menyeluruh dalam semua situasi. 

Sebaliknya ianya mungkin bertujuan menegaskan prinsip tertentu yang kemudiannya 

diaplikasikan secara terikat berdasarkan konteks dan maslahat. Al-Shāṭibī (2004) menegaskan 

bahawa dalil-dalil Syariah perlu difahami secara bersepadu dan selari dengan tujuan 

keseluruhan pensyariatan. 

Dalam wacana semasa, pendekatan ini turut disokong oleh Kamali (2011) yang 

menegaskan bahawa penerapan hadith memerlukan kefahaman terhadap skop dan konteks 

lafaz, serta pertimbangan terhadap tujuan hukum bagi memastikan kesepaduan dan keadilan 

dalam aplikasi syariah. Pendekatan maqasid ini membantu menjelaskan bahawa perbandingan 

‘ām–khāṣ dan muṭlaq–muqayyad adalah merupakan alat penting untuk memastikan aplikasi 

hukum kekal seimbang dan berfungsi dalam realiti semasa dan bukanlah sekadar perbahasan 

teknikal. Secara keseluruhannya, pembezaan antara ‘ām–khāṣ dan muṭlaq–muqayyad dalam 

Fiqh al-Hadith berperanan sebagai mekanisme bagi mengawal skop aplikasi hadith dan 

mengelakkan rumusan yang salah. 

 



5th INPAC 2025  
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research” 

 

110 
 

Maqasid Syariah dan Perbezaan antara Makna Literal dengan Tujuan Pensyariatan 

 

Salah satu asas penting dalam Fiqh al-Hadith ialah keupayaan membezakan antara makna 

literal lafaz hadith dan maqṣūd al-shāri’, iaitu tujuan sebenar di sebalik pensyariatan sesuatu 

hukum. Asas ini berpaksikan kefahaman bahawa sabda Nabi SAW tidak sentiasa dimaksudkan 

untuk difahami dan dilaksanakan secara zahir semata-mata. Sebaliknya, lafaz hadith 

berperanan menyampaikan maksud, nilai dan tujuan syarak yang lebih luas. Oleh itu, 

pemahaman yang terhenti pada makna literal tanpa meneliti tujuan pensyariatan berisiko 

melahirkan aplikasi hukum yang sah dari sudut teks, tetapi tersasar daripada roh dan hikmah 

syariah. 

Dalam tradisi usul fiqh, teks Syariah difahami sebagai panduan untuk mencapai tujuan 

tertentu dan bukan sekadar perintah yang diikuti secara harfiah. Al-Shāṭibī (2004) menegaskan 

bahawa keseluruhan pensyariatan Islam bertujuan menjaga maslahat manusia di dunia dan 

akhirat. Justeru, tujuan ini perlu dijadikan asas dalam memahami dan menilai dalil-dalil syariah 

termasuk hadith. Makna literal teks tidak boleh dipisahkan daripada tujuan tersebut kerana 

pemisahan ini boleh menyebabkan hukum dilaksanakan secara tidak tepat dengan tanpa 

mengambil kira hikmah dan kepentingan yang ingin dicapai oleh syariah. 

Pendekatan ini turut diperkukuh oleh al-Ghazālī (2004) yang mentakrifkan maslahat 

sebagai pemeliharaan tujuan-tujuan syarak. Takrif ini meletakkan maqṣūd al-shāri’ sebagai 

ukuran utama dalam menilai makna dan pelaksanaan hukum. Dalam konteks Fiqh al-Hadith, 

ia menuntut agar makna literal hadith difahami dengan mengambil kira sejauh mana ia 

menyumbang kepada pemeliharaan kepentingan asas manusia seperti agama, nyawa, akal, 

keturunan serta harta dan bukannya diterima secara tekstual semata-mata. 

Kepentingan membezakan antara makna literal dan maqṣūd al-shāri’ menjadi lebih 

jelas apabila hadith diaplikasikan dalam keadaan dan latar masyarakat yang berbeza. Ibn al-

Qayyim (2005) menegaskan bahawa hukum dan fatwa perlu mengambil kira perubahan masa, 

tempat dan keadaan manusia. Menurut beliau, tujuan Syariah adalah untuk menegakkan 

keadilan dan menjaga maslahat serta berpegang secara tegar kepada bentuk luaran teks tanpa 

memahami tujuan pensyariatan boleh membawa kepada ketidakadilan.  

Dalam perbahasan kontemporari, pendekatan berasaskan maqasid terus diketengahkan 

sebagai kaedah yang lebih seimbang dalam memahami dan mengaplikasikan teks Syariah. 

Jasser Auda (2018) menekankan bahawa kefahaman terhadap teks perlu digabungkan dengan 

konteks dan kesan pelaksanaan hukum agar Syariah kekal berfungsi dalam realiti semasa. 

Menurut beliau, pemisahan antara teks dan tujuan pensyariatan boleh menghasilkan aplikasi 

hukum yang bersifat mekanikal dan tidak peka terhadap keperluan masyarakat. Pandangan ini 

seiring dengan kritikan Hallaq (2009) yang melihat penggunaan teks secara literal tanpa 

kerangka kefahaman hukum yang menyeluruh sebagai faktor yang melemahkan keutuhan 

sistem perundangan Islam. 

Selain itu, al-Qaraḍāwī (1999) menegaskan bahawa kefahaman terhadap maqṣūd al-

shāri’ turut menuntut keupayaan menentukan keutamaan dalam pelaksanaan hukum. Menurut 

beliau, kegagalan menilai keutamaan ini boleh menyebabkan cara pelaksanaan hukum 

mengatasi tujuan sebenar pensyariatan, sekali gus menimbulkan ketidakseimbangan antara 

tuntutan teks dan keperluan realiti. 

Secara keseluruhannya, Fiqh al-Hadith menuntut suatu pendekatan pemahaman yang 

tidak berhenti pada makna literal lafaz. Sebaliknya beralih kepada kefahaman yang 

menekankan maqṣūd al-shāri’. Pendekatan ini memastikan bahawa aplikasi hadith bukan 

sahaja berlandaskan dalil yang sah. Malah ianya lebih adil, boleh diaplikasi dan selari dengan 

tujuan pensyariatan. Dalam kerangka kajian ini, pembezaan antara makna literal dan maqṣūd 

al-shāri’ menjadi asas penting untuk menghubungkan hadith dengan realiti semasa tanpa 

menjejaskan kewibawaan wahyu. 



PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU TINJAUAN KONSEPTUAL 

111 
 

 

Hubungan antara Hadith, Qiyas dan Maqasid Syariah 

 

Dalam kerangka Fiqh al-Hadith, hubungan antara hadith, qiyas dan maqasid Syariah 

merupakan asas penting bagi memastikan proses penaakulan dan aplikasi hukum Syariah 

dilaksanakan secara bersepadu serta berdisiplin. Hadith berfungsi sebagai sumber normatif 

yang menjelaskan kehendak syarak, manakala qiyas berperanan sebagai mekanisme 

pengembangan hukum bagi menangani situasi baharu yang tidak disebut secara langsung 

dalam nas. Pada masa yang sama, maqasid Syariah bertindak sebagai panduan yang 

memastikan setiap kesimpulan hukum selari dengan hikmah dan maslahat pensyariatan. 

Ketiga-tiga elemen ini tidak beroperasi secara berasingan, sebaliknya saling melengkapi dalam 

proses ijtihad dan pelaksanaan hukum. 

Dalam tradisi usul fiqh, qiyas tidak pernah dianggap sebagai pengganti kepada nas, 

tetapi sebagai alat untuk memahami dan memperluas penerapan nas terhadap realiti yang 

berkembang. Al-Ghazālī (2004) menegaskan bahawa qiyas berfungsi untuk merealisasikan 

tujuan Syariah melalui penelitian terhadap ‘illah dan maslahat yang mendasari sesuatu hukum. 

Pendekatan ini selaras dengan maqasid yang ingin dicapai oleh Syariah. Dalam konteks ini, 

hadith menyediakan asas nilai dan prinsip hukum. Manakala qiyas membolehkan prinsip 

tersebut diaplikasikan secara berterusan tanpa menyimpang daripada tujuan asal pensyariatan. 

Hubungan ini menjadi lebih jelas apabila hadith difahami melalui pendekatan Fiqh al-

Hadith yang menekankan penelitian terhadap konteks, qarinah dan maqasid Syariah. 

Kefahaman yang tepat terhadap hadith membolehkan penentuan ‘illah hukum dilakukan 

dengan lebih cermat, seterusnya menjadikan qiyas satu alat penaakulan yang berfungsi secara 

terkawal dan tidak bersifat spekulatif. Al-Shāṭibī (2004) menegaskan bahawa keseluruhan dalil 

syarak termasuk qiyas perlu difahami dalam kerangka maqasid yang menyeluruh agar 

penaakulan hukum mempunyai arah yang jelas dan konsisten. 

Dalam konteks aplikasi hukum, kegagalan mengintegrasikan hadith, qiyas dan maqasid 

Syariah berpotensi melahirkan pendekatan yang pincang. Pendekatan sedemikian boleh 

muncul sama ada dalam bentuk kebergantungan yang terlalu literal terhadap teks hadith tanpa 

pengembangan hukum atau penggunaan qiyas secara terlalu bebas tanpa kawalan maqasid. Ibn 

al-Qayyim (2005) mengingatkan bahawa syariah dibina atas asas keadilan, rahmat dan 

maslahat. Sebarang aplikasi hukum yang menyimpang daripada nilai-nilai ini tidak boleh 

dianggap mencerminkan tujuan sebenar syariah. Penegasan ini menunjukkan bahawa maqasid 

berfungsi sebagai neraca utama dalam menilai kesahihan dan kewajaran aplikasi qiyas yang 

berpaksikan hadith. 

Dalam wacana kontemporari, hubungan antara hadith, qiyas dan maqasid terus 

diperluas melalui pendekatan maqasid yang lebih menyeluruh. Jasser Auda (2018) menegaskan 

bahawa maqasid berperanan menghubungkan teks hadith, kaedah penaakulan melalui qiyas 

dan hasil aplikasi hukum dalam satu sistem yang saling berkait. Menurut beliau, pendekatan 

berasaskan maqasid membantu mengelakkan aplikasi hukum yang bersifat mekanikal dan 

terpisah daripada realiti semasa. Pandangan ini selari dengan penegasan Kamali (2011) bahawa 

penerapan sunnah dan qiyas perlu dilakukan secara terarah dan bertujuan supaya hukum yang 

dirumuskan kekal relevan serta berfungsi dalam masyarakat moden. 

Selain itu, al-Qaraḍāwī (1999) menekankan bahawa hubungan antara hadith, qiyas dan 

maqasid menuntut keupayaan menentukan keutamaan dalam aplikasi hukum. Penentuan 

keutamaan ini penting bagi memastikan pengembangan hukum melalui qiyas tidak mengatasi 

tujuan utama pensyariatan. Prinsip ini berfungsi sebagai mekanisme kawalan yang memastikan 

bahawa kesimpulan hukum yang terhasil benar-benar selari dengan maqasid Syariah. 

Secara keseluruhannya, hubungan antara hadith, qiyas dan maqasid Syariah dalam Fiqh 

al-Hadith membentuk suatu kerangka penaakulan hukum yang bersepadu, seimbang dan 

berorientasikan tujuan. Dalam kerangka kajian ini, integrasi ketiga-tiga elemen tersebut 



5th INPAC 2025  
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research” 

 

112 
 

menegaskan bahawa aplikasi Syariah tidak boleh bergantung kepada teks hadith secara literal 

semata-mata dan tidak juga diserahkan sepenuhnya kepada rasional qiyas tanpa panduan 

maqasid. Sebaliknya, aplikasi hukum yang berwibawa terhasil daripada kesepaduan antara nas, 

penaakulan dan tujuan pensyariatan, selaras dengan keperluan realiti semasa tanpa 

menjejaskan kewibawaan wahyu. 

 

Perbincangan 

 

Perbincangan ini menilai implikasi penerapan Kerangka Aplikasi Syariah Berteraskan 

Fiqh al-Hadith terhadap amalan syariah semasa dengan mengaitkannya secara langsung kepada 

wacana akademik terkini. Seiring dengan perkembangan kajian hadith dan maqasid dalam dua 

dekad terakhir, semakin ramai sarjana menekankan keperluan kepada pendekatan yang 

kontekstual, berorientasikan tujuan serta bersepadu dalam aplikasi hukum Islam, khususnya 

dalam mendepani cabaran masyarakat moden yang semakin kompleks. 

Implikasi utama kerangka ini dapat dilihat melalui peralihan daripada kaedah 

kefahaman teks yang bersifat literal kepada pendekatan yang lebih kontekstual dan berdisiplin. 

Kajian kontemporari dalam bidang hadith menunjukkan bahawa kegagalan memahami konteks 

dan fungsi sosial hadith berpotensi menghasilkan aplikasi hukum yang tidak tepat serta 

mencetuskan salah faham dalam masyarakat (Auda, 2018). Beberapa kajian mutakhir turut 

membuktikan bahawa pendekatan kontekstual terhadap hadith memainkan peranan penting 

dalam meredakan ketegangan antara teks agama dan realiti sosial semasa, termasuk dalam isu 

ekstremisme dan salah tafsir agama (Rahman & Abdullah, 2021). Kerangka Fiqh al-Hadith 

yang dicadangkan dalam kajian ini menyokong dapatan tersebut dengan menegaskan bahawa 

kefahaman asbāb al-wurūd dan qarinah perlu dijadikan prasyarat metodologi sebelum sesuatu 

hadith diaplikasikan sebagai hukum. Pendekatan ini bukan sahaja mengekalkan kedudukan 

hadith sebagai sumber autoritatif, bahkan memastikan aplikasinya benar-benar mencerminkan 

maksud sabda Nabi SAW. 

Literatur terkini turut menunjukkan bahawa ketidakkonsistenan keputusan hukum 

syariah sering berpunca daripada penggunaan dalil secara terpisah tanpa penyelarasan 

metodologi yang jelas. Kajian dalam bidang metodologi hukum Islam menegaskan bahawa 

penyelarasan antara teks-teks hadith dan prinsip usul fiqh merupakan keperluan asas bagi 

menghasilkan keputusan hukum yang stabil dan berautoriti (Kamali, 2021). Dalam konteks ini, 

pendekatan jama’ wa tawfiq bayna al-aḥādīth yang diketengahkan dalam kerangka ini selari 

dengan tuntutan akademik semasa yang menyeru agar aplikasi syariah dibina atas kefahaman 

dalil yang menyeluruh serta tidak bersifat selektif. Beberapa kajian juga mendapati bahawa 

pendekatan holistik terhadap dalil berupaya meningkatkan keyakinan masyarakat terhadap 

institusi fatwa dan badan perundangan syariah, khususnya dalam menangani isu-isu baharu 

yang bersifat kompleks dan merentas disiplin (Zulkifli & Hasan, 2022). 

Implikasi penting yang lain ialah peningkatan relevansi aplikasi Syariah melalui 

orientasi maqasid. Kajian kontemporari mengenai maqasid menegaskan bahawa pemahaman 

terhadap tujuan pensyariatan membolehkan hukum Islam diaplikasikan secara lebih anjal tanpa 

mengenepikan prinsip asas syariah (Auda, 2018; Opwis, 2020). Dalam konteks kajian hadith, 

beberapa sarjana menekankan bahawa integrasi maqasid dalam Fiqh al-Hadith membantu 

membezakan antara makna literal teks dan tujuan sebenar pensyariatan, sekali gus 

mengelakkan aplikasi hukum yang bersifat mekanikal (Jamil, 2024). Pendekatan ini amat 

signifikan dalam menangani isu-isu kontemporari seperti teknologi digital, ekonomi baharu 

dan perubahan struktur sosial, di mana teks hadith perlu difahami sebagai panduan berasaskan 

prinsip dan bukan semata-mata sebagai arahan literal. 

Kajian juga menunjukkan keperluan untuk mengintegrasikan hadith, qiyas dan maqasid 

dalam menangani persoalan hukum yang tidak disebut secara langsung dalam nas. 



PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU TINJAUAN KONSEPTUAL 

113 
 

Penyelidikan mengenai aplikasi maqasid dalam ekonomi digital dan teknologi baharu 

membuktikan bahawa pendekatan berasaskan tujuan mampu menyediakan kerangka hukum 

yang lebih praktikal dan responsif terhadap perubahan semasa (Bashori, 2024). Dalam konteks 

ini, kerangka Fiqh al-Hadith yang dicadangkan menyediakan asas metodologi bagi memastikan 

pengembangan hukum melalui qiyas terus berpaksikan kepada kefahaman hadith yang sahih 

serta maqasid syariah. Kajian dalam bidang media digital dan agama turut menunjukkan 

bahawa kefahaman hadith yang berorientasikan konteks dan maqasid berupaya menangani 

penyebaran dalil agama secara terpisah di ruang maya (Huda et al., 2021). Dapatan ini 

mengukuhkan keperluan kepada satu kerangka metodologi yang sistematik seperti yang 

diketengahkan dalam kajian ini. 

Secara keseluruhannya, perbincangan ini menunjukkan bahawa Kerangka Aplikasi 

Syariah Berteraskan Fiqh al-Hadith selari dengan arah perkembangan akademik semasa yang 

menuntut pembacaan hadith secara kontekstual, bersepadu dan berorientasikan maqasid. 

Literatur terkini turut menyokong hujah bahawa aplikasi syariah yang berkesan pada masa kini 

memerlukan lebih daripada sekadar rujukan kepada teks, sebaliknya menuntut penguasaan 

kaedah kefahaman hadith yang matang serta berdisiplin (Auda, 2018; Kamali, 2021; Opwis, 

2020). Oleh itu, kerangka yang dicadangkan bukan sahaja relevan dari sudut teori, malah 

berpotensi menyumbang secara praktikal kepada pengukuhan aplikasi syariah kontemporari 

yang lebih konsisten, berwibawa dan selari dengan tuntutan realiti semasa. 

 

Rumusan 

 

Kertas kajian ini menegaskan bahawa aplikasi syariah yang berwibawa dalam konteks 

kontemporari menuntut lebih daripada sekadar rujukan literal kepada teks hadith. Sebaliknya 

ia memerlukan pendekatan metodologi yang berdisiplin melalui Fiqh al-Hadith. Dengan 

mengemukakan Kerangka Aplikasi Syariah Berteraskan Fiqh al-Hadith, kajian ini 

menghuraikan bagaimana kefahaman konteks (asbāb al-wurūd), penyelarasan riwayat, 

pembezaan skop lafaz, orientasi maqṣūd al-shāri’ serta integrasi hadith, qiyās dan maqasid 

dapat membentuk aplikasi hukum yang lebih konsisten, seimbang dan relevan. Perbincangan 

turut menunjukkan bahawa kerangka ini selari dengan perkembangan wacana akademik 

semasa yang menekankan pembacaan kontekstual dan berorientasikan tujuan dalam aplikasi 

syariah. Justeru, kerangka yang dicadangkan bukan sahaja memperkukuh kefahaman hadith 

dalam proses penaakulan hukum. Malah ianya juga berpotensi menyumbang kepada 

pengukuhan aplikasi syariah kontemporari yang bertunjangkan wahyu dan relevan terhadap 

realiti semasa. 

  



5th INPAC 2025  
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research” 

 

114 
 

RUJUKAN: 

 

Auda, J. (2018). Maqasid al-sharīʿah as philosophy of Islamic law: A systems approach (2nd 

ed.). London: International Institute of Islamic Thought. 

Al-Āmidī, Sayf al-Dīn. (2003). Al-iḥkām fī uṣūl al-aḥkām (Taḥqīq: ʿAbd al-Razzāq ʿAfīfī). 

Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. (2004). Al-mustaṣfā min ʿilm al-uṣūl (Taḥqīq: Muḥammad ʿAbd al-

Salām ʿAbd al-Shāfī). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf. (2010). Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim (Taḥqīq: Muḥammad Fu’ād ʿAbd 

al-Bāqī). Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 

Al-Qarāfī, Aḥmad ibn Idrīs. (2004). Al-furūq (Taḥqīq: Khalīl al-Manṣūr). Beirut: Dār al-Kutub 

al-ʿIlmiyyah. 

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. (1999). Fiqh al-awlawiyyāt: Dirāsah jadīdah fī ḍawʾ al-Qurʾān wa al-

Sunnah. Cairo: Dār al-Shurūq. 

Al-Shāṭibī, Ibrāhīm ibn Mūsā. (2004). Al-muwāfaqāt fī uṣūl al-sharīʿah (Taḥqīq: ʿAbd Allāh 

Darrāz). Beirut: Dār al-Maʿrifah. 

Bashori, K. (2024). Maqasid-based legal reasoning in contemporary Islamic jurisprudence. 

Journal of Islamic Legal Studies, 12(1), 55–78. 

Hallaq, W. B. (2009). An introduction to Islamic law. Cambridge: Cambridge University Press. 

Huda, M., Rahman, A., & Yusof, N. (2021). Contextualising prophetic traditions in 

contemporary Islamic discourse. Journal of Hadith Studies, 6(2), 101–123. 

Ibn Daqīq al-ʿĪd. (2004). Iḥkām al-aḥkām sharḥ ʿumdat al-aḥkām (Taḥqīq: Aḥmad 

Muḥammad Shākir). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Ibn Ḥajar al-ʿAsqalānī. (2001). Fatḥ al-bārī bi sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (Taḥqīq: ʿAbd al-ʿAzīz 

ibn ʿAbd Allāh ibn Bāz et al.). Beirut: Dār al-Maʿrifah. 

Ibn al-Qayyim, Muḥammad ibn Abī Bakr. (2005). Iʿlām al-muwaqqiʿīn ʿan rabb al-ʿālamīn 

(Taḥqīq: Ṭāhā ʿAbd al-Raʾūf Saʿd). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Jamil, S. (2024). Integrating maqasid al-sharīʿah in hadith interpretation: Contemporary 

challenges. Islamic Law Review, 18(1), 33–56. 

Kamali, M. H. (2011). Principles of Islamic jurisprudence (3rd ed.). Cambridge: Islamic Texts 

Society. 

Kamali, M. H. (2021). Shariʿah law: An introduction. Oxford: Oneworld Publications. 

Opwis, F. (2020). Maqasid al-sharīʿah and Islamic legal reform. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Rahman, A., & Abdullah, S. (2021). Literalism and contextualism in contemporary Islamic 

legal reasoning. Journal of Contemporary Islamic Studies, 9(2), 87–110. 

Zulkifli, M., & Hasan, R. (2022). Methodological inconsistencies in contemporary fatwa 

practices. Malaysian Journal of Syariah and Law, 14(1), 1–25. 


