5th International Conference of Postgraduate Students & Academics in Syariah and Law 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU
TINJAUAN KONSEPTUAL

SYARIAH APPLICATION THROUGH FIQH AL-HADITH APPROACH: A
CONCEPTUAL FRAMEWORK

"Radin Ahmad Taufik Salikin Izaddin, {Akmaliza Abdullah, iMuhammad Sobri Faisal & Y Ahmad Syukran
Baharuddin

iAkademi Tamadun Islam, Universiti Teknologi Malaysia, 81300 Johor Bahru, Johor.
iiPusat Tamhidi, Universiti Sains Islam Malaysia, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia
iiFakulti Syariah dan Undang-Undang, Universiti Sains Islam Malaysia, 71800 Nilai, Negeri Sembilan,
Malaysia
“Centre of Research for Figh Forensics and Judiciary, Fakulti Syariah dan Undang-Undang, Universiti Sains
Islam Malaysia, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia

*(Corresponding Author): radin@graduate.utm.my

ABSTRAK

Aplikasi Syariah berpaksikan al-Quran dan al-Sunnah sebagai sumber utama pembentukan
hukum Islam dengan hadith Nabi SAW memainkan peranan penting dalam menjelaskan dan
melengkapkan kefahaman terhadap kehendak syarak. Namun demikian, dalam wacana Syariah
kontemporari, penggunaan hadith sering kali bersifat tekstual dan terpisah daripada pendekatan
Figh al-Hadith yang sistematik, sekali gus berpotensi menghasilkan aplikasi hukum yang
kurang mengambil kira konteks, kepelbagaian riwayat serta tujuan pensyariatan. Sehubungan
itu, kertas ini bertujuan menilai semula aplikasi Syariah dengan mengemukakan Kerangka
Aplikasi Syariah Berteraskan Figh al-Hadith sebagai asas metodologi. Kajian ini menggunakan
pendekatan kualitatif melalui analisis doktrinal terhadap prinsip-prinsip teras Figh al-Hadith,
termasuk kefahaman asbab al-wuriid, penyelarasan antara hadith (Jam’ wa al tawfigh),
pembezaan skop lafaz, pertimbangan maqasid syariah serta integrasi hadith, qiyas dan magasid
al-shari’ah. Perbincangan menunjukkan bahawa kerangka yang dicadangkan berupaya
memperkukuh konsistensi, relevansi dan keseimbangan dalam aplikasi Syariah kontemporari
tanpa menjejaskan kewibawaan hadith. Kertas ini berhujah bahawa penerapan Figh al-Hadith
secara berdisiplin merupakan prasyarat penting ke arah aplikasi Syariah yang lebih bersepadu,
berorientasikan tujuan dan responsif terhadap realiti semasa.

Kata Kunci: Figh al-Hadith, Aplikasi Syariah, al-Sunnah, Metodologi Syariah, Magasid
Syariah

104


mailto:radin@graduate.utm.my

PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU TINJAUAN KONSEPTUAL
ABSTRACT

The application of Shariah law is rooted in the Qur'an and the Sunnah as the major sources of
Islamic law, and the Prophetic hadiths are crucial in elucidating and implementing the legal
pronouncements. Nevertheless, the present-day Shariah debate very often shows a mainly
textual and deconstructed use of hadith without a systematic Figh al-Hadith approach. Such a
situation can lead to legal applications that are not fully aware of the context, the multiplicity
of narrations, and the objectives of Islamic law. Thus, this paper goes back to Shariah
application and suggests a Figh al-Hadith-Based Framework for Shariah Application as a
methodological foundation. Utilizing a qualitative doctrinal method, the research evaluates
the basic concepts of Figh al-Hadith, such as the knowledge of asbab al-wurid, rectification
of seemingly opposing hadith, distinguishing between the textual scope, taking into account the
intention of the legislator, and the linking of hadith with giyas and maqasid al-shari’ah. It is
shown that the introduction of the framework results in increased consistency, significance,
and equilibrium in today's Shariah application while still adhering to the sources of revelation.
The paper contends that the application of a rigorous Figh al-Hadith method is necessary for
the production of Shariah applications that are connected, intent-driven, and in tune with the
times.

Keyword (s): Figh al-Hadith, Syariah Application, al-Sunnah, Syariah Methodology, Maqasid
Syariah

Pendahuluan

Syariah Islam berpaksikan wahyu Ilahi dengan al-Quran dan al-Sunnah sebagai sumber utama
dalam penentuan hukum, etika dan panduan sosial umat Islam. Dalam kerangka ini, hadith
Nabi SAW memainkan peranan penting sebagai sokongan prinsip al-Quran dan rujukan utama
dalam penafsiran hukum serta aplikasi Syariah. Namun, kefahaman terhadap hadith tidak boleh
terhenti pada bacaan literal sahaja. Hal ini kerana natijahnya berpotensi menyebabkan aplikasi
hukum yang terpisah daripada konteks, tujuan pensyariatan dan realiti semasa (Rahman &
Abdullah, 2021).

Walaupun tradisi keilmuan Islam telah lama menekankan prinsip interpretasi hadith
yang terstruktur, kajian kontemporari menunjukkan bahawa penggunaan hadith dalam wacana
Syariah kini kerap kali bersifat terpisah dan literal tanpa analisis metodologi yang mencukupi
terhadap konteks periwayatan dan objektif pensyariatan (Kamali, 2021; Zulkifli & Hasan,
2022). Hal in1 menjadi lebih ketara apabila menghadapi isu-isu baharu seperti perkembangan
teknologi, ekonomi digital, media sosial dan perubahan struktur sosial yang memerlukan
pembacaan tekstual yang lebih holistik dan bertujuan (Huda, Rahman & Yusof, 2021; Bashori,
2024).

Para ulama terdahulu juga telah meletakkan asas bagi pendekatan yang sistematik
terhadap kefahaman hadith, termasuk kefahaman asbab al-wuriid, penyelarasan riwayat yang
kelihatan berbeza serta pertimbangan terhadap maqgasid al-shari’ah sebagai faktor penentu
kefahaman dalil (al-Nawaw1, 2010; al-Shatib1, 2004). Pendekatan ini dikenali sebagai figh al-
hadith yang bukan semata menitikberatkan kesahihan sanad dan teks. Malah paling utamanya
adalah bagi menekankan kefahaman makna hadith secara kontekstual, berasaskan tujuan
pensyariatan dan realiti semasa dimana ia merupakan suatu aspek yang sering diabaikan dalam
pendekatan tekstual semata-mata (al-qaradawi, 1999).

Tambahan pula, para akademik kini menekankan bahawa pembacaan hadith yang
disengajakan tanpa memahami tujuan pensyariatannya boleh membawa kepada keputusan

105



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

hukum yang bersifat teknikal dan kurang relevan dengan realiti sosial hari ini (Auda, 2018;
Jamil, 2024). Pendekatan magqasid al-shari’ah membantu menyeimbangkan antara penekanan
kepada teks dan pemeliharaan maslahat dalam konteks masyarakat moden. Hal ini sekaligus
menyediakan landasan teori bagi keberkesanan hukum dalam keadaan sekarang yang melalui
perubahan pesat (Opwis, 2020; Bashori, 2024).

Walau bagaimanapun, wacana semasa masih menunjukkan kekosongan metodologi
yang jelas apabila menghubungkan kefahaman hadith dengan proses penaakulan hukum yang
berorientasikan maqasid. Ketiadaan satu kerangka integratif menyebabkan aplikasi Syariah
sering dibatasi oleh interpretasi literal tanpa mengambil kira asas tujuan pensyariatan dan
manfaat umum. Dengan demikian, terdapat keperluan yang mendesak untuk membangunkan
satu pendekatan metodologi yang lebih sistematik dan bersepadu.

Sehubungan itu, kajian ini mencadangkan Kerangka Aplikasi Syariah Berteraskan Figh
al-Hadith sebagai satu pendekatan metodologi yang berfokus kepada konteks, penyelarasan
dalil, perbezaan skop lafaz dalam teks hadith dan orientasi maqasid dalam aplikasinya. Dengan
menggunakan pendekatan kualitatif dan analisis doktrinal terhadap prinsip-prinsip asas Figh
al-Hadith, kajian ini bertujuan untuk memperkukuh kefahaman hadith yang seterusnya
membawa kepada aplikasi Syariah yang lebih konsisten, relevan dan responsif terhadap
cabaran semasa (Kamali, 2021; Auda, 2018; Huda et al., 2021).

Kerangka Aplikasi Syariah Berteraskan Fiqh al-Hadith

Magasid
Syariah

Perbezaan antara
kefahaman literal dan
tujuan pensyariatan

\

S—

Kefahaman .
Kontekstual Penentuan Integrasi
Hadith Skop Lafaz Metodologi
« Asbab al-Wuriid « Am— Khas : g:!c;l?
« Qarinah & Konteks « Mutlag - Muqayyad « Magasid Syarish

Rajah 1: Kerangka Konseptual Aplikasi Syariah Berteraskan Figh al-Hadith
Kefahaman Asbab al-Wuriid dan Konteks Hadith sebagai Asas Figh al-Hadith
Dalam disiplin Figh al-Hadith, kefahaman terhadap asbab al-wuriid iaitu latar peristiwa, situasi
dan sebab sesuatu hadith disabdakan merupakan asas metodologi yang penting dalam

menentukan maksud sebenar sabda Nabi SAW sebelum ia diaplikasikan dalam hukum Syariah.
Asbab al-wuriid tidak berfungsi sebagai maklumat sejarah semata-mata. Sebaliknya bertindak

106



PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU TINJAUAN KONSEPTUAL

sebagai kerangka interpretatif yang membantu menjelaskan skop dan tujuan hadith. Tanpa
kefahaman terhadap unsur ini, hadith akan berisiko difahami secara literal dan terpisah
daripada konteks asalnya sekaligus membuka ruang kepada salah tafsir dan salah aplikasi
hukum (al-Nawaw1, 2010).

Keperluan memahami konteks hadith sebelum aplikasi hukum turut ditekankan secara
konsisten dalam tradisi keilmuan Islam. Hadith tidak disabdakan dalam ruang yang terpisah
daripada realiti sosial dan situasi tertentu. Malah ianya hadir sebagai tindak balas kepada
keadaan dan keperluan masyarakat pada zaman Rasulullah SAW. Oleh itu, kefahaman konteks
berperanan penting dalam menentukan sama ada sesuatu hadith bersifat umum atau khusus,
muktamad atau berkait dengan situasi tertentu. Ibn Daqiq al-‘[d menegaskan bahawa
kefahaman hadith bergantung secara langsung kepada pengetahuan tentang sebab, konteks dan
garinah atau bukti yang mengiringi penyampaian hadith tersebut (Ibn Daqiq al-‘Id, 2004).
Pandangan ini mengukuhkan kedudukan konteks sebagai prasyarat metodologi dalam Figh al-
Hadith.

Hubungan antara asbab al-wuriid dan penentuan skop hukum menjadi semakin jelas
apabila dikaitkan dengan perbezaan antara lafaz ‘am (umum) dan khas (khusus), serta antara
mutlaq yang bersifat kekal dan muqayyad yang terikat dengan keadaan tertentu. Tanpa
kefahaman konteks, hadith yang asalnya bersifat khusus boleh disalah anggap sebagai umum.
Manakala arahan yang terikat dengan situasi berisiko diaplikasikan secara mutlak. Al-Nawaw1
(2010) menegaskan bahawa pengumpulan riwayat dan penelitian terhadap konteks merupakan
syarat penting bagi memahami maksud sebenar hadith dan mengelakkan kesimpulan hukum
yang terburu-buru. Dalam hal ini, asbab al-wurtid berfungsi sebagai kaedah saringan yang
mengawal skop aplikasi hukum.

Selain konteks peristiwa, bukti atau qarinah turut memainkan peranan penting dalam
kefahaman hadith. Qarinah merangkumi pelbagai petunjuk yang mengiringi sesuatu hadith.
Hal ini termasuk lafaz, perbuatan Nabi SAW, respon para sahabat serta keadaan sosial semasa
hadith disabdakan. Peranan garinah adalah untuk membantu menentukan maksud sebenar
sabda Nabi SAW dan membezakan antara arahan yang bersifat hukum, bimbingan umum atau
tindakan yang terikat dengan situasi tertentu. Ibn Hajar al-‘Asqalani (2001) menegaskan
bahawa pengumpulan dan perbandingan riwayat membantu menyingkap maksud hadith serta
mengelakkan salah faham terhadap kandungannya. Tanpa mengambil kira qarinah, kefahaman
hadith mudah terperangkap dalam kefahaman secara zahir dan jumud.

Pendekatan Figh al-Hadith juga secara tegas menolak penggunaan hadith secara literal
semata-mata tanpa analisis konteks dan tujuan pensyariatan. Kejumudan terhadap lafaz zahir
boleh menghasilkan aplikasi hukum yang tidak tepat dan tidak selari dengan realiti semasa.
Dalam hal ini, al-Qarafi mengingatkan bahawa kegagalan membezakan antara perbezaan
keadaan dan konteks boleh membawa kepada kesalahan dalam agama (al-Qarafi, 2004).
Penegasan ini diperkukuhkan oleh Ibn al-Qayyim (2005) yang menyatakan bahawa fatwa dan
aplikasi hukum berubah mengikut perubahan masa, tempat dan keadaan tanpa menafikan
kesahihan nas sebagai asas hukum.

Hubungan antara konteks hadith dan perubahan zaman menunjukkan bahawa hadith
perlu difahami dalam konteks asal penyampaiannya. Namun diaplikasikan dengan mengambil
kira realiti semasa. Perubahan keadaan masyarakat tidak mengubah teks hadith. Sebaliknya
mempengaruhi cara teks tersebut difahami dan dilaksanakan. Dalam kerangka Figh al-Hadith,
pemisahan antara kefahaman maksud hadith dan bentuk aplikasinya membolehkan hukum
Syariah kekal relevan, praktikal dan berfungsi tanpa menjejaskan kedudukan wahyu.
Pendekatan ini turut disokong dalam wacana kontemporari yang menekankan keperluan
pembacaan kontekstual terhadap hadith bagi memastikan hukum syariah selari dengan cabaran
semasa (Kamali, 2021).

Secara keseluruhannya, kefahaman terhadap asbab al-wurtid, konteks dan garinah
hadith membentuk teras awal kepada Figh al-Hadith sebagai pendekatan metodologi dalam

107



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

aplikasi Syariah. Prinsip-prinsip ini berfungsi memastikan bahawa hadith difahami secara
berdisiplin, tidak literal semata-mata serta diaplikasikan selari dengan maksud dan tujuan
pensyariatan. Pastinya kerangka kajian ini menyediakan asas penting kepada pembinaan
kerangka aplikasi Syariah yang lebih konsisten, seimbang dan berorientasikan magasid al-
shari’ah dalam menghadapi cabaran kontemporari.

Gabungan dan Penyelarasan antara Hadith (Jama’ wa tawfiq bayna al-Ahadith)

Salah satu prinsip asas dalam Figh al-Hadith ialah pendekatan jama’ wa tawfig bayna al-
ahadith, iaitu usaha menyelaraskan hadith-hadith yang kelihatan bertentangan sebelum
sebarang kesimpulan hukum dibuat. Dalam tradisi keilmuan Islam, percanggahan zahir antara
hadith tidak dianggap sebagai konflik sebenar antara sumber wahyu. Sebaliknya dilihat sebagai
petunjuk kepada keperluan analisis yang lebih mendalam terhadap konteks, kepelbagaian
riwayat dan tujuan pensyariatan. Pendekatan ini menolak sikap tergesa-gesa memilih satu-satu
hadith dan mengabaikan hadith lain yang berkaitan.

Kepentingan penyelarasan riwayat telah ditegaskan secara jelas oleh Ibn Hajar al-
‘Asqalant (2001) yang menyatakan bahawa maksud sebenar hadith tidak akan dapat difahami
tanpa pengumpulan keseluruhan riwayatnya. Hal ini menunjukkan bahawa kefahaman hadith
yang berautoriti menuntut kajian mendalam terhadap semua riwayat yang berkaitan. Hal ini
kerana perbezaan lafaz dan konteks antara riwayat sering kali menjelaskan maksud sebenar
sesuatu sabda Nabi SAW. Prinsip ini menjadi asas kepada pendekatan jama’ wa tawfiq yang
mengutamakan penyelarasan berbanding pengguguran dalil.

Dalam kerangka Figh al-Hadith, pendekatan jama™ wa tawfig didahulukan sebelum
kaedah lain seperti nasakh atau tarjth. Hal ini kerana penyelarasan riwayat membolehkan
kesemua hadith yang sahih difahami secara bersepadu tanpa menafikan salah satu daripadanya.
Pendekatan ini selari dengan pandangan al-Nawawi (2010) yang menegaskan bahawa
pengumpulan dan penelitian terhadap pelbagai riwayat merupakan syarat penting bagi
memahami maksud hadith secara tepat.

Selain itu, prinsip kesepaduan dalil turut ditegaskan dalam karya usul figh. Al-Shatibi
(2004) menegaskan bahawa dalil-dalil syariah perlu difahami sebagai satu sistem yang saling
melengkapi dan tidak boleh dihukum berdasarkan satu dalil tanpa merujuk kepada keseluruhan
kerangka syariah. Pandangan ini mengukuhkan asas teoretikal bahawa penyelarasan hadith
bukan sekadar teknik hadith. Tetapi ianya merupakan prinsip metodologi yang selari dengan
falsafah syariah secara keseluruhan.

Dalam konteks aplikasi hukum, kegagalan menyelaraskan hadith-hadith yang berkaitan
boleh membawa kepada pendekatan selektif terhadap dalil dan seterusnya menghasilkan
hukum yang tidak konsisten atau bercanggah antara satu sama lain. Kritikan terhadap
penggunaan teks secara terpisah turut dikemukakan dalam wacana kontemporari. Misalnya
Hallaq (2009) menegaskan bahawa penaakulan hukum Islam tidak boleh bergantung kepada
teks yang diasingkan daripada tradisi dan kerangka perundangan yang lebih luas. Kritikan ini
secara tidak langsung menyokong kepentingan pendekatan jama’ wa tawfig dalam memastikan
kesepaduan dan konsistensi aplikasi hukum.

Di samping itu, al-Amid1 (2003) menegaskan bahawa tidak harus beramal dengan satu
dalil sambil mengabaikan dalil lain yang mempunyai kaitan dengannya, kerana pendekatan
sedemikian menyalahi prinsip penaakulan hukum yang sahih. Penegasan ini memperkukuhkan
lagi keperluan penyelarasan dalil sebagai asas kepada aplikasi hukum yang berdisiplin.

Secara keseluruhannya, prinsip jama’ wa tawfiqg bayna al-ahadith berfungsi sebagai
mekanisme penting dalam Figh al-Hadith bagi memastikan bahawa hadith-hadith difahami dan
diaplikasikan secara menyeluruh, tidak selektif dan selari dengan keseluruhan kerangka
syariah. Dalam konteks kajian ini, prinsip ini menjadi teras kedua kepada Kerangka Aplikasi

108



PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU TINJAUAN KONSEPTUAL

Syariah Berteraskan Figh al-Hadith yang bertujuan menghasilkan aplikasi hukum Syariah yang
lebih konsisten, bersepadu dan berorientasikan objektif.

Pembezaan antara ‘Am—Khas dan Mutlag-Mugayyad dalam Figh al-Hadith

Bagi prinsip yang ketiga dalam kerangka ini, pembezaan antara ‘am (umum) dan khas (khusus)
serta antara mutlaq (mutlak) dan mugayyad (terikat) merupakan prinsip metodologi yang
penting bagi menentukan skop dan sifat penerapan sesuatu hadith dalam hukum syariah.
Prinsip ini menegaskan bahawa lafaz hadith tidak boleh diaplikasikan secara menyeluruh tanpa
menilai sama ada ia dimaksudkan untuk semua keadaan atau hanya terhad kepada situasi
tertentu. Seterusnya adakah sama ada ianya bersifat mutlak atau terikat dengan syarat dan
konteks tertentu. Kegagalan membuat pembezaan ini berpotensi menghasilkan aplikasi hukum
yang lari jauh daripada maksud asal sabda Nabi SAW.

Dalam interaksi hadith dan usul figh, ulama menegaskan bahawa pemahaman terhadap
‘am dan khas memainkan peranan penting dalam mengelakkan kesimpulan umum yang tidak
tepat. Ibn Daqiq al-‘Id (2004) menjelaskan bahawa kefahaman hadith bergantung kepada
pengetahuan tentang sebab, konteks dan qarinah yang wujud padanya. Hal ini disebabkan oleh
unsur-unsur tersebut menentukan sama ada sesuatu lafaz perlu difahami secara umum atau
khusus. Penegasan ini menunjukkan bahawa pembezaan ‘am-khas tidak boleh ditentukan
semata-mata berdasarkan lafaz zahir. Sebaliknya ia perlu ditimbang bersama konteks dan
petunjuk lain yang berkaitan.

Selain itu, pembezaan antara mutlaq dan mugayyad turut memainkan peranan penting
dalam menentukan cara sesuatu hadith diaplikasikan. Lafaz mutlaq yang disebut tanpa
sebarang ikatan boleh dibatasi oleh hadith lain yang bersifat muqayyad. lanya sama ada melalui
penentuan syarat, masa, tempat atau keadaan tertentu. Ibn Hajar al-‘Asqalani (2001)
menegaskan bahawa perbezaan lafaz dan kepelbagaian riwayat sering kali menjelaskan
maksud sebenar hadith serta membantu menentukan batasan penerapannya. Dalam konteks ini,
pengumpulan dan penyelarasan riwayat dapat membantu menangani ta‘arud dan juga berfungsi
untuk mengenal pasti unsur muqayyad yang membatasi lafaz mutlaq dalam hadith lain.

Pendekatan ini turut disokong oleh Al-Amidi (2003), dimana beliau menjelaskan
bahawa tidak boleh beramal dengan satu dalil tanpa mengambil kira dalil lain yang berkaitan
dengannya kerana setiap dalil berfungsi dalam kerangka yang saling melengkapi. Prinsip ini
mengukuhkan keperluan untuk menilai hubungan antara lafaz umum dan khusus serta antara
lafaz mutlak dan terikat sebelum sesuatu hukum dirumuskan.

Dalam konteks Figh al-Hadith, pembezaan ‘am-khas dan mutlag-muqayyad juga
berkait rapat dengan pemahaman terhadap magqasid syariah. Hadith yang dilafazkan secara
umum tidak semestinya bertujuan untuk diaplikasikan secara menyeluruh dalam semua situasi.
Sebaliknya ianya mungkin bertujuan menegaskan prinsip tertentu yang kemudiannya
diaplikasikan secara terikat berdasarkan konteks dan maslahat. AI-Shatib1 (2004) menegaskan
bahawa dalil-dalil Syariah perlu difahami secara bersepadu dan selari dengan tujuan
keseluruhan pensyariatan.

Dalam wacana semasa, pendekatan ini turut disokong oleh Kamali (2011) yang
menegaskan bahawa penerapan hadith memerlukan kefahaman terhadap skop dan konteks
lafaz, serta pertimbangan terhadap tujuan hukum bagi memastikan kesepaduan dan keadilan
dalam aplikasi syariah. Pendekatan maqasid ini membantu menjelaskan bahawa perbandingan
‘am—khas dan mutlag-muqayyad adalah merupakan alat penting untuk memastikan aplikasi
hukum kekal seimbang dan berfungsi dalam realiti semasa dan bukanlah sekadar perbahasan
teknikal. Secara keseluruhannya, pembezaan antara ‘am—khas dan mutlag-muqayyad dalam
Figh al-Hadith berperanan sebagai mekanisme bagi mengawal skop aplikasi hadith dan
mengelakkan rumusan yang salah.

109



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

Magqasid Syariah dan Perbezaan antara Makna Literal dengan Tujuan Pensyariatan

Salah satu asas penting dalam Figh al-Hadith ialah keupayaan membezakan antara makna
literal lafaz hadith dan maqstd al-shari’, iaitu tujuan sebenar di sebalik pensyariatan sesuatu
hukum. Asas ini berpaksikan kefahaman bahawa sabda Nabi SAW tidak sentiasa dimaksudkan
untuk difahami dan dilaksanakan secara zahir semata-mata. Sebaliknya, lafaz hadith
berperanan menyampaikan maksud, nilai dan tujuan syarak yang lebih luas. Oleh itu,
pemahaman yang terhenti pada makna literal tanpa meneliti tujuan pensyariatan berisiko
melahirkan aplikasi hukum yang sah dari sudut teks, tetapi tersasar daripada roh dan hikmah
syariah.

Dalam tradisi usul figh, teks Syariah difahami sebagai panduan untuk mencapai tujuan
tertentu dan bukan sekadar perintah yang diikuti secara harfiah. Al-Shatib1 (2004) menegaskan
bahawa keseluruhan pensyariatan Islam bertujuan menjaga maslahat manusia di dunia dan
akhirat. Justeru, tujuan ini perlu dijadikan asas dalam memahami dan menilai dalil-dalil syariah
termasuk hadith. Makna literal teks tidak boleh dipisahkan daripada tujuan tersebut kerana
pemisahan ini boleh menyebabkan hukum dilaksanakan secara tidak tepat dengan tanpa
mengambil kira hikmah dan kepentingan yang ingin dicapai oleh syariah.

Pendekatan ini turut diperkukuh oleh al-Ghazalt (2004) yang mentakrifkan maslahat
sebagai pemeliharaan tujuan-tujuan syarak. Takrif ini meletakkan maqsiid al-shari’ sebagai
ukuran utama dalam menilai makna dan pelaksanaan hukum. Dalam konteks Figh al-Hadith,
ia menuntut agar makna literal hadith difahami dengan mengambil kira sejauh mana ia
menyumbang kepada pemeliharaan kepentingan asas manusia seperti agama, nyawa, akal,
keturunan serta harta dan bukannya diterima secara tekstual semata-mata.

Kepentingan membezakan antara makna literal dan maqstd al-shari’ menjadi lebih
jelas apabila hadith diaplikasikan dalam keadaan dan latar masyarakat yang berbeza. Ibn al-
Qayyim (2005) menegaskan bahawa hukum dan fatwa perlu mengambil kira perubahan masa,
tempat dan keadaan manusia. Menurut beliau, tujuan Syariah adalah untuk menegakkan
keadilan dan menjaga maslahat serta berpegang secara tegar kepada bentuk luaran teks tanpa
memahami tujuan pensyariatan boleh membawa kepada ketidakadilan.

Dalam perbahasan kontemporari, pendekatan berasaskan maqasid terus diketengahkan
sebagai kaedah yang lebih seimbang dalam memahami dan mengaplikasikan teks Syariah.
Jasser Auda (2018) menekankan bahawa kefahaman terhadap teks perlu digabungkan dengan
konteks dan kesan pelaksanaan hukum agar Syariah kekal berfungsi dalam realiti semasa.
Menurut beliau, pemisahan antara teks dan tujuan pensyariatan boleh menghasilkan aplikasi
hukum yang bersifat mekanikal dan tidak peka terhadap keperluan masyarakat. Pandangan ini
seiring dengan kritikan Hallaq (2009) yang melihat penggunaan teks secara literal tanpa
kerangka kefahaman hukum yang menyeluruh sebagai faktor yang melemahkan keutuhan
sistem perundangan Islam.

Selain itu, al-Qaradawi1 (1999) menegaskan bahawa kefahaman terhadap maqsid al-
shari’ turut menuntut keupayaan menentukan keutamaan dalam pelaksanaan hukum. Menurut
beliau, kegagalan menilai keutamaan ini boleh menyebabkan cara pelaksanaan hukum
mengatasi tujuan sebenar pensyariatan, sekali gus menimbulkan ketidakseimbangan antara
tuntutan teks dan keperluan realiti.

Secara keseluruhannya, Figh al-Hadith menuntut suatu pendekatan pemahaman yang
tidak berhenti pada makna literal lafaz. Sebaliknya beralih kepada kefahaman yang
menekankan maqstid al-shari’. Pendekatan ini memastikan bahawa aplikasi hadith bukan
sahaja berlandaskan dalil yang sah. Malah ianya lebih adil, boleh diaplikasi dan selari dengan
tujuan pensyariatan. Dalam kerangka kajian ini, pembezaan antara makna literal dan maqsid
al-shari’ menjadi asas penting untuk menghubungkan hadith dengan realiti semasa tanpa
menjejaskan kewibawaan wahyu.

110



PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU TINJAUAN KONSEPTUAL

Hubungan antara Hadith, Qiyas dan Magqasid Syariah

Dalam kerangka Figh al-Hadith, hubungan antara hadith, qiyas dan magqasid Syariah
merupakan asas penting bagi memastikan proses penaakulan dan aplikasi hukum Syariah
dilaksanakan secara bersepadu serta berdisiplin. Hadith berfungsi sebagai sumber normatif
yang menjelaskan kehendak syarak, manakala qiyas berperanan sebagai mekanisme
pengembangan hukum bagi menangani situasi baharu yang tidak disebut secara langsung
dalam nas. Pada masa yang sama, maqasid Syariah bertindak sebagai panduan yang
memastikan setiap kesimpulan hukum selari dengan hikmah dan maslahat pensyariatan.
Ketiga-tiga elemen ini tidak beroperasi secara berasingan, sebaliknya saling melengkapi dalam
proses ijtihad dan pelaksanaan hukum.

Dalam tradisi usul figh, giyas tidak pernah dianggap sebagai pengganti kepada nas,
tetapi sebagai alat untuk memahami dan memperluas penerapan nas terhadap realiti yang
berkembang. Al-Ghazali (2004) menegaskan bahawa qiyas berfungsi untuk merealisasikan
tujuan Syariah melalui penelitian terhadap ‘illah dan maslahat yang mendasari sesuatu hukum.
Pendekatan ini selaras dengan maqasid yang ingin dicapai oleh Syariah. Dalam konteks ini,
hadith menyediakan asas nilai dan prinsip hukum. Manakala giyas membolehkan prinsip
tersebut diaplikasikan secara berterusan tanpa menyimpang daripada tujuan asal pensyariatan.

Hubungan ini menjadi lebih jelas apabila hadith difahami melalui pendekatan Figh al-
Hadith yang menekankan penelitian terhadap konteks, qarinah dan maqasid Syariah.
Kefahaman yang tepat terhadap hadith membolehkan penentuan ‘illah hukum dilakukan
dengan lebih cermat, seterusnya menjadikan qiyas satu alat penaakulan yang berfungsi secara
terkawal dan tidak bersifat spekulatif. Al-Shatibi (2004) menegaskan bahawa keseluruhan dalil
syarak termasuk qiyas perlu difahami dalam kerangka maqasid yang menyeluruh agar
penaakulan hukum mempunyai arah yang jelas dan konsisten.

Dalam konteks aplikasi hukum, kegagalan mengintegrasikan hadith, qiyas dan maqasid
Syariah berpotensi melahirkan pendekatan yang pincang. Pendekatan sedemikian boleh
muncul sama ada dalam bentuk kebergantungan yang terlalu literal terhadap teks hadith tanpa
pengembangan hukum atau penggunaan qiyas secara terlalu bebas tanpa kawalan maqasid. Ibn
al-Qayyim (2005) mengingatkan bahawa syariah dibina atas asas keadilan, rahmat dan
maslahat. Sebarang aplikasi hukum yang menyimpang daripada nilai-nilai ini tidak boleh
dianggap mencerminkan tujuan sebenar syariah. Penegasan ini menunjukkan bahawa maqasid
berfungsi sebagai neraca utama dalam menilai kesahihan dan kewajaran aplikasi qiyas yang
berpaksikan hadith.

Dalam wacana kontemporari, hubungan antara hadith, qiyas dan maqasid terus
diperluas melalui pendekatan maqasid yang lebih menyeluruh. Jasser Auda (2018) menegaskan
bahawa maqasid berperanan menghubungkan teks hadith, kaedah penaakulan melalui qiyas
dan hasil aplikasi hukum dalam satu sistem yang saling berkait. Menurut beliau, pendekatan
berasaskan maqgasid membantu mengelakkan aplikasi hukum yang bersifat mekanikal dan
terpisah daripada realiti semasa. Pandangan ini selari dengan penegasan Kamali (2011) bahawa
penerapan sunnah dan qiyas perlu dilakukan secara terarah dan bertujuan supaya hukum yang
dirumuskan kekal relevan serta berfungsi dalam masyarakat moden.

Selain itu, al-Qaradawt (1999) menekankan bahawa hubungan antara hadith, qiyas dan
maqasid menuntut keupayaan menentukan keutamaan dalam aplikasi hukum. Penentuan
keutamaan ini penting bagi memastikan pengembangan hukum melalui giyas tidak mengatasi
tujuan utama pensyariatan. Prinsip ini berfungsi sebagai mekanisme kawalan yang memastikan
bahawa kesimpulan hukum yang terhasil benar-benar selari dengan maqasid Syariah.

Secara keseluruhannya, hubungan antara hadith, qiyas dan maqasid Syariah dalam Figh
al-Hadith membentuk suatu kerangka penaakulan hukum yang bersepadu, seimbang dan
berorientasikan tujuan. Dalam kerangka kajian ini, integrasi ketiga-tiga elemen tersebut

111



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

menegaskan bahawa aplikasi Syariah tidak boleh bergantung kepada teks hadith secara literal
semata-mata dan tidak juga diserahkan sepenuhnya kepada rasional qiyas tanpa panduan
magqasid. Sebaliknya, aplikasi hukum yang berwibawa terhasil daripada kesepaduan antara nas,
penaakulan dan tujuan pensyariatan, selaras dengan keperluan realiti semasa tanpa
menjejaskan kewibawaan wahyu.

Perbincangan

Perbincangan ini menilai implikasi penerapan Kerangka Aplikasi Syariah Berteraskan
Figh al-Hadith terhadap amalan syariah semasa dengan mengaitkannya secara langsung kepada
wacana akademik terkini. Seiring dengan perkembangan kajian hadith dan maqasid dalam dua
dekad terakhir, semakin ramai sarjana menekankan keperluan kepada pendekatan yang
kontekstual, berorientasikan tujuan serta bersepadu dalam aplikasi hukum Islam, khususnya
dalam mendepani cabaran masyarakat moden yang semakin kompleks.

Implikasi utama kerangka ini dapat dilihat melalui peralihan daripada kaedah
kefahaman teks yang bersifat literal kepada pendekatan yang lebih kontekstual dan berdisiplin.
Kajian kontemporari dalam bidang hadith menunjukkan bahawa kegagalan memahami konteks
dan fungsi sosial hadith berpotensi menghasilkan aplikasi hukum yang tidak tepat serta
mencetuskan salah faham dalam masyarakat (Auda, 2018). Beberapa kajian mutakhir turut
membuktikan bahawa pendekatan kontekstual terhadap hadith memainkan peranan penting
dalam meredakan ketegangan antara teks agama dan realiti sosial semasa, termasuk dalam isu
ekstremisme dan salah tafsir agama (Rahman & Abdullah, 2021). Kerangka Figh al-Hadith
yang dicadangkan dalam kajian ini menyokong dapatan tersebut dengan menegaskan bahawa
kefahaman asbab al-wurtid dan qarinah perlu dijadikan prasyarat metodologi sebelum sesuatu
hadith diaplikasikan sebagai hukum. Pendekatan ini bukan sahaja mengekalkan kedudukan
hadith sebagai sumber autoritatif, bahkan memastikan aplikasinya benar-benar mencerminkan
maksud sabda Nabi SAW.

Literatur terkini turut menunjukkan bahawa ketidakkonsistenan keputusan hukum
syariah sering berpunca daripada penggunaan dalil secara terpisah tanpa penyelarasan
metodologi yang jelas. Kajian dalam bidang metodologi hukum Islam menegaskan bahawa
penyelarasan antara teks-teks hadith dan prinsip usul figh merupakan keperluan asas bagi
menghasilkan keputusan hukum yang stabil dan berautoriti (Kamali, 2021). Dalam konteks ini,
pendekatan jama’ wa tawfiq bayna al-ahadith yang diketengahkan dalam kerangka ini selari
dengan tuntutan akademik semasa yang menyeru agar aplikasi syariah dibina atas kefahaman
dalil yang menyeluruh serta tidak bersifat selektif. Beberapa kajian juga mendapati bahawa
pendekatan holistik terhadap dalil berupaya meningkatkan keyakinan masyarakat terhadap
institusi fatwa dan badan perundangan syariah, khususnya dalam menangani isu-isu baharu
yang bersifat kompleks dan merentas disiplin (Zulkifli & Hasan, 2022).

Implikasi penting yang lain ialah peningkatan relevansi aplikasi Syariah melalui
orientasi maqasid. Kajian kontemporari mengenai maqasid menegaskan bahawa pemahaman
terhadap tujuan pensyariatan membolehkan hukum Islam diaplikasikan secara lebih anjal tanpa
mengenepikan prinsip asas syariah (Auda, 2018; Opwis, 2020). Dalam konteks kajian hadith,
beberapa sarjana menekankan bahawa integrasi maqasid dalam Figh al-Hadith membantu
membezakan antara makna literal teks dan tujuan sebenar pensyariatan, sekali gus
mengelakkan aplikasi hukum yang bersifat mekanikal (Jamil, 2024). Pendekatan ini amat
signifikan dalam menangani isu-isu kontemporari seperti teknologi digital, ekonomi baharu
dan perubahan struktur sosial, di mana teks hadith perlu difahami sebagai panduan berasaskan
prinsip dan bukan semata-mata sebagai arahan literal.

Kajian juga menunjukkan keperluan untuk mengintegrasikan hadith, qiyas dan magasid
dalam menangani persoalan hukum yang tidak disebut secara langsung dalam nas.

112



PENDEKATAN FIQH AL-HADITH DALAM APLIKASI SYARIAH: SATU TINJAUAN KONSEPTUAL

Penyelidikan mengenai aplikasi maqgasid dalam ekonomi digital dan teknologi baharu
membuktikan bahawa pendekatan berasaskan tujuan mampu menyediakan kerangka hukum
yang lebih praktikal dan responsif terhadap perubahan semasa (Bashori, 2024). Dalam konteks
ini, kerangka Figh al-Hadith yang dicadangkan menyediakan asas metodologi bagi memastikan
pengembangan hukum melalui qiyas terus berpaksikan kepada kefahaman hadith yang sahih
serta maqasid syariah. Kajian dalam bidang media digital dan agama turut menunjukkan
bahawa kefahaman hadith yang berorientasikan konteks dan maqasid berupaya menangani
penyebaran dalil agama secara terpisah di ruang maya (Huda et al., 2021). Dapatan ini
mengukuhkan keperluan kepada satu kerangka metodologi yang sistematik seperti yang
diketengahkan dalam kajian ini.

Secara keseluruhannya, perbincangan ini menunjukkan bahawa Kerangka Aplikasi
Syariah Berteraskan Figh al-Hadith selari dengan arah perkembangan akademik semasa yang
menuntut pembacaan hadith secara kontekstual, bersepadu dan berorientasikan maqasid.
Literatur terkini turut menyokong hujah bahawa aplikasi syariah yang berkesan pada masa kini
memerlukan lebih daripada sekadar rujukan kepada teks, sebaliknya menuntut penguasaan
kaedah kefahaman hadith yang matang serta berdisiplin (Auda, 2018; Kamali, 2021; Opwis,
2020). Oleh itu, kerangka yang dicadangkan bukan sahaja relevan dari sudut teori, malah
berpotensi menyumbang secara praktikal kepada pengukuhan aplikasi syariah kontemporari
yang lebih konsisten, berwibawa dan selari dengan tuntutan realiti semasa.

Rumusan

Kertas kajian ini menegaskan bahawa aplikasi syariah yang berwibawa dalam konteks
kontemporari menuntut lebih daripada sekadar rujukan literal kepada teks hadith. Sebaliknya
ia memerlukan pendekatan metodologi yang berdisiplin melalui Figh al-Hadith. Dengan
mengemukakan Kerangka Aplikasi Syariah Berteraskan Figh al-Hadith, kajian ini
menghuraikan bagaimana kefahaman konteks (asbab al-wurid), penyelarasan riwayat,
pembezaan skop lafaz, orientasi maqsiid al-shari’ serta integrasi hadith, qiyas dan magqasid
dapat membentuk aplikasi hukum yang lebih konsisten, seimbang dan relevan. Perbincangan
turut menunjukkan bahawa kerangka ini selari dengan perkembangan wacana akademik
semasa yang menekankan pembacaan kontekstual dan berorientasikan tujuan dalam aplikasi
syariah. Justeru, kerangka yang dicadangkan bukan sahaja memperkukuh kefahaman hadith
dalam proses penaakulan hukum. Malah ianya juga berpotensi menyumbang kepada
pengukuhan aplikasi syariah kontemporari yang bertunjangkan wahyu dan relevan terhadap
realiti semasa.

113



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

RUJUKAN:

Auda, J. (2018). Magasid al-shari ‘ah as philosophy of Islamic law: A systems approach (2nd
ed.). London: International Institute of Islamic Thought.

Al-Amidi, Sayf al-Din. (2003). Al-ihkam fi usiil al-ahkam (Tahqiq: ‘Abd al-Razzaq ‘Afifi).
Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Al-Ghazali, Abta Hamid. (2004). Al-mustasfa min ‘ilm al-usil (Tahqiq: Muhammad ‘Abd al-
Salam ‘Abd al-ShafT). Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.

Al-Nawaw1, Yahya ibn Sharaf. (2010). Sharh Sahih Muslim (Tahqiq: Muhammad Fu’ad ‘Abd
al-Baqi). Beirut: Dar Ihya" al-Turath al-"Arab.

Al-Qarafi, Ahmad ibn Idrts. (2004). Al-furiig (Tahqiq: Khalil al-Mansiir). Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Tlmiyyah.

Al-Qaradawi, Yusuf. (1999). Figh al-awlawiyyat: Dirasah jadidah fi daw’ al-Qur’an wa al-
Sunnah. Cairo: Dar al-Shuriq.

Al-Shatibi, Ibrahtm ibn Misa. (2004). Al-muwafaqat fi usil al-shari ‘ah (Tahqiq: ‘Abd Allah
Darraz). Beirut: Dar al-Ma ‘rifah.

Bashori, K. (2024). Magasid-based legal reasoning in contemporary Islamic jurisprudence.
Journal of Islamic Legal Studies, 12(1), 55-78.

Hallag, W. B. (2009). 4n introduction to Islamic law. Cambridge: Cambridge University Press.

Huda, M., Rahman, A., & Yusof, N. (2021). Contextualising prophetic traditions in
contemporary Islamic discourse. Journal of Hadith Studies, 6(2), 101-123.

Ibn Daqiq al-‘I1d. (2004). Ihkam al-ahkam sharh ‘umdat al-ahkam (Tahqiq: Ahmad
Muhammad Shakir). Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Ibn Hajar al-‘Asqalani. (2001). Fath al-bari bi sharh Sahih al-Bukhari (Tahqiq: “Abd al-"Aziz
ibn “Abd Allah ibn Baz et al.). Beirut: Dar al-Marifah.

Ibn al-Qayyim, Muhammad ibn Ab1 Bakr. (2005). I ‘lam al-muwaqqiin ‘an rabb al-‘dlamin
(Tahqiq: Taha “Abd al-Ra’tf Sa‘d). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Jamil, S. (2024). Integrating magqasid al-shari’ah in hadith interpretation: Contemporary
challenges. Islamic Law Review, 18(1), 33-56.

Kamali, M. H. (2011). Principles of Islamic jurisprudence (3rd ed.). Cambridge: Islamic Texts
Society.

Kamali, M. H. (2021). Shari ‘ah law: An introduction. Oxford: Oneworld Publications.

Opwis, F. (2020). Magasid al-shari‘ah and Islamic legal reform. Cambridge: Cambridge
University Press.

Rahman, A., & Abdullah, S. (2021). Literalism and contextualism in contemporary Islamic
legal reasoning. Journal of Contemporary Islamic Studies, 9(2), 87-110.

Zulkifli, M., & Hasan, R. (2022). Methodological inconsistencies in contemporary fatwa
practices. Malaysian Journal of Syariah and Law, 14(1), 1-25.

114



