
5th International Conference of Postgraduate Students & Academics in Syariah and Law 2025 
“Enhancing Psychological Health in Light of the Objectives of Islamic Law (Maqāṣid al-Sharīʿah): A Foundational and 

Preventive Study” 

_________________________________________________________________________________ 

 تعزيز الصّحّة النّفسيّة في ضوء مقاصد الشّريعة الإسلاميّة: دراسة تأصيليّة وقائيّة 
 

ENHANCING PSYCHOLOGICAL HEALTH IN LIGHT OF THE OBJECTIVES OF ISLAMIC 

LAW (MAQĀṢID AL-SHARĪʿAH): A FOUNDATIONAL AND PREVENTIVE STUDY 
 

i* Muneer Ali Abdul Rab, iSetiyawan bin Gunardi, iBaidar Mohammed Mohammed Hassan, iiHakim 
Ebrahim Abdul Jabbar Al-Shamiri  

 
iFacultyof Shariah and Law, Universiti Sains Islam, Bandar Baru Nilai,71800 Nilai, Negeri Sembilan, Malaysia 

iiUniversiti Sultan Azlan Shah, Darul Ridzuan, Bukit Chandan, 33000  Kuala Kangsar, Perak 

 

*(Corresponding author) email: muneerali@usim.edu.my  
 

  البحث صملخّ  

النّفسيّة المتزايدة في المجتمعات المعاصرة، وغياب معالجة شرعيّة مقاصديةّ متكاملة تعُنى بتعزيز   في ظلّ التّحدّيات 
الصّحّة النّفسيّة من منظور وقائي، يهدف هذا البحث إلى بيان دور مقاصد الشّريعة الإسلاميّة في تعزيز الصّحّة  

التأصي للفرد والمجتمع، من خلال  والقواعد  النّفسيّة  النّصوص  الوقائيّة في  أبعاده  التّعزيز، وتحليل  الشّرعي لمفهوم  ل 
الشّرعيّة. وقد اعتمد البحث على المنهج الاستقرائي في تتبّع الأدلةّ الشّرعيّة والمقاصديةّ، والمنهج التّحليلي في بيان 

سلاميّة تمثّل إطاراً وقائيًا فاعلًا لتعزيز الصّحّة  دلالاتها وانعكاساتها النّفسيّة. وتوصّل البحث إلى أنّ مقاصد الشّريعة الإ
النّفسيّة، بما تحمله من توجيهات ترسّخ الطمّأنينة الدّاخليّة، والاستقرار الانفعالي، والتّوازن النّفسي، من خلال تعميق 

والمسؤوليّة الجماعيّة، والوقاية من    ،الإيمان بالله، وترسيخ معاني الرّضا والتّفاؤل والصّبر، وتعزيز التّكافل الاجتماعي
. كما أبرزت الدّراسة أنّ حفظ الضّروريّات الخمس  والتّوترّ والاكتئاب  الاضطرابات النّفسيّة النّاشئة عن القلق واليأس

الشّريعة يشكّل أساسًا وقائي   والدّين  في مقاصد  والعقل  النّفس  النّفسيّة، من خلال صيانة  الصّحّة  لتعزيز  ا شاملًا 
والمال، بما يدعم الشّعور بالأمان النّفسي، ويقوّي القدرة على التّكيّف مع ضغوط الحياة وتحدّياتها، ويسُهم   والنّسل

البحث إلى أنّ تعزيز الصّحّة النّفسيّة في ضوء مقاصد    خلصو  في الوقاية من الاضطرابات السّلوكيّة والاجتماعيّة.
والأخلاق  بالقيم  والالتزام  الرّوحيّة،  العبادات  مظاهرها:  أبرز  من  متكاملة،  وقائيّة  منظومة  عبر  يتحقّق  الشّريعة 

شرعيّ    الإسلاميّة، وبناء الوعي الشّرعي، وتحقيق التّوازن الأسري والاجتماعي. ويسهم هذا البحث في تقديم إطار
النّفسيّة، منسجمة مع مقاصد الشّريعة    وقائيّ يمكن الإفادة منه في تصميم برامج تربويةّ ومجتمعيّة داعمة للصّحّة 

 الإسلاميّة. 
 .الوقاية  مقاصد الشّريعة، تعزيز، الصحّةّ النفّسيةّ، :الكلمات المفتاحية

  

mailto:muneerali@usim.edu.my


 تعزيز الصّحّة النّفسيةّ في ضوء مقاصد الشرّيعة الإسلاميةّ: دراسة تأصيليةّ وقائيةّ 

 

149 
 

 
ABSTRACT 

In contemporary societies, where psychological challenges are increasing and comprehensive Sharia-

based preventive approaches to mental health are often lacking, this study examines the role of the 
objectives of Islamic Sharia (Maqasid al-Sharia) in promoting individual and societal mental well-

being. The research grounds the concept of psychological enhancement in Sharia principles and 

analyzes its preventive dimensions through relevant texts and legal maxims.  Using an inductive 
approach to trace Sharia evidence and an analytical method to interpret its psychological implications, 

the study finds that the objectives of Islamic Sharia provide an effective preventive framework for 

mental health. They foster inner peace, emotional stability, and psychological balance through 
strengthening faith in God, cultivating contentment, optimism, and patience, and promoting social 

solidarity and collective responsibility. Such guidance protects individuals from psychological 

disorders arising from anxiety, stress, despair, and depression.  The study further emphasizes that 

safeguarding the five essential necessities-soul, intellect, religion, progeny, and wealth-constitutes a 
comprehensive preventive foundation for mental well-being. This preservation enhances psychological 

security, improves adaptability to life’s challenges, and mitigates behavioral and social disturbances.  

In conclusion, enhancing mental health according to Sharia objectives is achievable through an 
integrated preventive system, including spiritual practices, adherence to Islamic ethics, development of 

Sharia awareness, and the promotion of familial and social balance. This research offers a Sharia-based 

preventive framework that can guide the design of educational and community programs supporting 

mental health in alignment with the objectives of Islamic Sharia. 

Keywords: Psychological Health, Maqasid al-Sharia (Objectives of Islamic Sharia), 

Enhancement, Prevention.  

 
   مةمقدّ 

تهدف مقاصد الشّريعة الإسلاميّة إلى حفظ مقوّمات الحياة الإنسانيّة المتمثلّة في حفظ الدّين والنّفس والعقل والنّسل  
لذا يعدّ تعزيز  والوجدان،  الرّوح  النّفس على سلامة البدن فحسب، بل يشمل سلامة  والمال، ولا يقتصر حفظ 

فس، بل يمكن اعتباره مقصدًا مستقلا  من الضّروريّات؛ إذ يؤدّي الصّحّة النّفسيّة جزءًا أصيلًا من مقصد حفظ النّ 
اختلال الصّحّة النّفسيّة إلى مخاطر جسيمة تهدّد حياة الإنسان وسلامته النّفسيّة والاجتماعيّة. ورغم وضوح الأساس  

وديةّ إدماج هذا البُعد في  المقاصدي الذّي يضع الصّحّة النّفسيّة في دائرة الضّروريّات، إلّا أنّ الواقع يكشف عن محد
السّياسات الشّرعيّة والصّحّيّة والاجتماعيّة، إذ يظلّ الاهتمام منصب ا غالبًا على الجوانب البدنيّة، دون إطار مقاصديّ  
شامل يربط بين المبادئ الشّرعيّة ووسائل تعزيز الصّحّة النّفسيّة، ويفُعّل الضّروريّات الخمس في مواجهة الاضطرابات 

 Faizul, 2018; Mohd)فسيّة، مماّ يترك الفرد عرضة للتّوترّ والقلق والاكتئاب وسوء التّكيّف النّفسي والاجتماعي  النّ 

Zulkifli, 2020) . 
 

انطلاقًا من هذا الواقع، يهدف هذا البحث إلى تأصيل موقع الصّحّة النّفسيّة ضمن مقاصد الشّريعة الإسلاميّة، 
والعلاجي.   الوقائي  المستويين  الشّرعيّة في تعزيزها على  الوسائل والأساليب  المرتبطة بها، وتحليل  المقاصد  وتوضيح 

لتحقيق هذه الأهداف، اعتمد الباحث على المنهج الاستقرائي لاستقراء نصوص الشّريعة من القرآن الكريم والسّنّة و 



 تعزيز الصّحّة النّفسيةّ في ضوء مقاصد الشرّيعة الإسلاميةّ: دراسة تأصيليةّ وقائيةّ 

 

150 
 

النبّويةّ، وما تفرعّ عنهما في كتب الفقه والأصول والمقاصد، إضافة إلى آراء الفقهاء والمقاصديّين، بهدف تأصيل  
وتحديد مقوّماتها المرتبطة بالضّروريّات الخمس. كما استعان الباحث   ،موقع الصّحّة النّفسيّة ضمن مقاصد الشّريعة
الشّرعيّة بال المقاصد  التّحليلي لربط  الشّرعّية في تعزيز   صّحّةبالمنهج  الوسائل والأساليب  مماّ أتاح تحليل  النّفسيّة، 

النّفسيّة، النّفسيّة،    وتأسيس نموذج متكامل  الصّحّة  الإنسان، ويصون صحّته  ويعزّز كرامة  النّفسي،  التّوازن  يحقّق 
 ويخدم استقرار المجتمع. 

 
 الدّراسات السّابقة 

التّأصيل   الموضوع من زاوية مقاصديةّ شموليّة تجمع بين  تناولت هذا  اطّلاعه، دراسات  الباحث، حسب  ولم يجد 
الشّرعي لمقوّماتها ووسائل التّعزيز الوقائيّة والعلاجيّة، وما وجده لا يتجاوز دراسات متفرقّة أو مقالات عامّة، تتناول  

ة لمنير  دراسذات الصّلة، ما يلي:    وانبالدّراسات الّتي تناولت بعض الج  أهمّ   الموضوع من بعض جوانبه الجزئيّة. ومن
بعنوان "البدائل العلاجيّة والوقائيّة للأمراض النّفسيّة في ماليزيا من منظور الشّريعة الإسلاميّة"، نشرت في مجلّة   علي

النّفسيّة، وتحليل أساليب الوقاية    ، وهدفت إلى توضيح أسباب انتشار الأمراض2024الشّريعة والقانون الماليزيةّ عام  
والعلاج منها وفقًا لآراء علماء الشّريعة، ثمّ بيان المنهج العلاجي الوقائي من منظور الشّريعة الإسلاميّة. استخدم 

ب الباحث المنهج الاستقرائي والتحليلي لتحقيق أهدافه، وتوصّلت الدّراسة إلى أنّ الأطبّاء النّفسيّين لم يحدّدوا الأسبا
 أنّّم أشاروا إلى عوامل وراثيّة وبيولوجيّة وبيئيّة ونفسيّة، بينما ذكر علماء الشّريعة أسبابًا قيقة للأمراض النّفسيّة، إلّا الدّ 

أخرى تتمثّل في حبّ الدّنيا، والبعد عن الله، وارتكاب المعاصي، والجهل بالدّين، والعزلة. كما شمل منهج الوقاية 
أبرزها طلب العلم الشّرعي، والإيمان بالله واليوم الآخر، والصّبر، والعمل الصّالح، والعلاج    والعلاج عناصر رئيسيّة،

بالرقّية وبالطّبّ النّفسي. وقد أكّدت شهادات وأدلةّ الأطبّاء النفسيّين فعاليّة هذه الطرّق في التّخفيف من هذه  
الحاليّ  الدّراسة  النّفسيّة ضمن مقاصد  الاضطرابات. وتختلف  الصّحّة  السّابقة في تركيزها على تأصيل موقع  ة عن 

الشّريعة الإسلاميّة، وتحديد مقوّماتها المرتبطة بالضّروريّات الخمس، وتحليل الوسائل والأساليب الشّرعيّة لتعزيزها على  
 ئي. الجانب الوقا  في  -فهي دراسة سابقة له -  المستويين الوقائي والعلاجي، وسوف يستفيد الباحث من دراسته هذه

 
لفى منصورة ونور زهيدا وآخرون، بعنوان "تحليل موضوعي للدّراسات البحثّ يّة حول مقاصد  أخرى لأ  دراسةوهناك  

، وهدفت إلى تحليل الدّراسات  2023الشّريعة المتعلّقة بالصّحّة النّفسيّة"، نشرت في مجلّة إدارة وبحوث الفتوى عام  
ت المنشورة، وسنة النّشر، وعدد  ، من خلال تحديد عدد المقالا2021–2017السّابقة ذات الصّلة بين عامي  

المؤلفّين، ومنهج البحث. سلكت الدّراسة المنهج الوصفي لوصف وتحليل الدّراسات السّابقة، سواء كانت مقالات،  
أو مجلّات، أو كتبًا، أو أوراق مؤتمرات. وأظهرت النتّائج أنّ غالبيّة الدّراسات اعتمدت على المنهج النّوعي، وكانت  

ة ومكتبيّة، تركّز على تحليل الإنتاج العلمي. وتختلف الدّراسة الحاليّة عن هذه الدّراسة في الانتقال في الغالب نظريّ 
من الطاّبع الوصفي إلى التّحليل المقاصدي المتكامل للصّحّة النّفسيّة ضمن مقاصد الشّريعة الإسلاميّة، مع التركيز 



 تعزيز الصّحّة النّفسيةّ في ضوء مقاصد الشرّيعة الإسلاميةّ: دراسة تأصيليةّ وقائيةّ 

 

151 
 

على تحديد المقوّمات المرتبطة بالضّروريّات الخمس، واستجلاء الوسائل والأساليب الشّرعيّة لتعزيز الصّحّة النّفسيّة 
 على المستويين الوقائي والعلاجي. 

 
وتحدّثت الباحثة سعاد آدم في دراستها بعنوان "المقاصد الشّرعيّة في الصّحّة النّفسيّة"، الّتي نشرت في مجلّة البنات  

ة في الحدّ من انتشار قاصد الشّرعيّ الم، عن العوامل المؤثرّة على الصّحّة النّفسيّة، ودور  2020الإسلاميّة بأسيوط سنة  
راسة أنّ من أهمّ مرتكزات تحقيق فسيّة لتفادي آثارها. وأظهرت نتائج الدّ فسيّة، وتقويم الجوانب النّ الاضطرابات النّ 

فسيّة من منظور الشّرع الإسلامي: العلم والإرادة، وحسن الخلق، والتّفكّر، وعلوّ الهمّة، والجدّ، والصّبر،  الصّحّة النّ 
والتّوبة، والاستغفار. كما أظهرت أنّ من أهمّ عناصر والاهتمام بغذاء الرّوح والبدن، والمحافظة على الوقت، والمحاسبة،  

المنهج الإسلامي لتحقيق الصّحّة النفسيّة: التّوازن الانفعالّي، والثبّات، والتّفاؤل، والصّبر. وتتميّز الدراسة الحالية عن  
مباشرةً   النفسيّة  الصّحّة  السابقة بأنّّا تضيف بعدًا أوسع وأعمق، من خلال ربط  الدراسة  الشّر هذه  ة يع بمقاصد 

الإسلاميّة، مع تحديد مقوّّماتها المرتبطة بالضّروريّات الخمس، وتحليل الوسائل والأساليب الشّرعيّة في تعزيزها على 
والوسائل   الشّرعي  التأصيل  بين  متكاملة، تجمع  مقاصديةّ  رؤية  التنّاول  ويقدّم هذا  والعلاجي.  الوقائي  المستويين 

 ن النفسي، وكرامة الإنسان، واستقرار المجتمع. العمليّة، لتعزيز التّواز 
 

تقدّم؛   للصّحّة  مماّ  شامل  مقاصدي  إطار  تقديم  عبر  لسدّها،  الحاليّة  الدّراسة  الّتي تهدف  البحثّ يّة  الفجوة  تظهر 
النّفسيّة، يربط بين التّأصيل الشّرعي، والمقوّمات المرتبطة بالضّروريّات الخمس، والوسائل والأساليب الشّرعيّة على  

ثة مباحث رئيسيّة، وهي: تأصيل الصّحّة النّفسيّة ضمن مقاصد  المستويين الوقائي والعلاجي. وتنقسم الدّراسة إلى ثلا
المقوّمات المرتبطة بالضّروريّات الخمس، وتحليل الوسائل والأساليب الشّرعيّة لتعزيز الصّحّة    بيان الشّريعة الإسلاميّة، و 

 النّفسيّة على المستويين الوقائي والعلاجي. 
 

 المناقشة 
 تأصيل الصّحّة النّفسيّة ضمن مقاصد الشّريعة الإسلاميّة 

النّفسيّةُ من الركّائز الأساسيّة لاستقرار الإنسان وسلامته الاجتماعيّة، إذ تؤثرّ تأثيراً مباشراً في أدائه   حّة  تعُدّ الصِّّ
الفردي والجماعي، وقدرته على التّفاعل الإيجابي مع محيطه. وقد قدّم الإسلام منهجًا متكاملًا لبناء شخصيّة الإنسان 

وّمات النّفسيّة السّلوكيّة مع المقوّمات القلبيّة الرّوحيّة لتشكّل منظومة متكاملة تعزّز التّوازن المتوازنة، حيث تتكامل المق
الدّاخليّ والطمّأنينة والدّافعية الإيمانيّة. وتشمل هذه المقوّمات الإيمان واليقين بالله، والمرونة في مواجهة الشّدائد،  

 . ( Ibn al-Qayyim, 2019)س من القلق والخوف والاضطرابات النّفسيّة والصّبر عند الابتلاء، بما يوفّر حماية للنّف
ويتكامل ذلك مع الانتماء إلى جماعة المسلمين والتّعاون معهم، ما يعزّز الدّعم الاجتماعي ويخفّف الشّعور بالوحدة، 
الاستقرار  تدعم  التي  والتّفاؤل  والرّضا  القناعة  قيم  غرس  مع  والاستقرار،  النَّفسيّة  حّة  الصِّّ تعُزّز  إيجابيّة  بيئة  ويهيّئ 



 تعزيز الصّحّة النّفسيةّ في ضوء مقاصد الشرّيعة الإسلاميةّ: دراسة تأصيليةّ وقائيةّ 

 

152 
 

الانفعالي. كما ترتبط المقوّمات الرّوحيّة بحماية الباطن من الشّرك والبدع والشّهوات المضلّة والغفلة والهوى، بما يضمن  
صفاء النّفس واستقامة التّوجّه الإيماني، ويضبط الرّغبات ويعمّق الوعي والإخلاص، لتنشأ شخصيّة متماسكة داخليًا 

 .  (Ibn al-Qayyim, 1997)ومستقرةّ نفسي ا وروحي ا 
 

ومن خلال هذا التّكامل بين السّلوك الإيجابي، والالتزام الاجتماعي، والقيم الإيمانيّة والرّوحيّة، يتمكّن المسلم من 
مواجهة تحدّيات الحياة اليوميّة بثبات وعقل رصين وروح مطمئنّة، ويعيش في انسجام مع ذاته ومع مجتمعه، مستندًا 

رسّخ التّوازن النّفسي وتدعم كرامته واستقرار المجتمع، كما جاء في الحديث النبّويّ  إلى القيم الأخلاقيّة والدّينيّة الّتي ت
َمْرِّ الْمُؤْمِّنِّ، إِّنَّ أمَْرهَُ كُلَّهُ خَيْرٌ… إِّنْ أَصَابَ تْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْراً لَهُ«   . (Muslim, 1955)  الشّريف: »عَجَبًا لأِّ

حّة النّفسيّة ليست عنصرً لذا؛ ف ا معزولًا في حياة الإنسان، بل هي جزء لا يتجزأّ من مقاصد الشّريعة الإسلاميّة،  الصِّّ
حيث تلتقي القيم الرّوحيّة والسّلوكيّة والاجتماعيّة في نسق واحد يحقق التّوازن الدّاخلي والاستقرار النّفسي للفرد، 

إلى صيانة الإنسان في جميع أبعاده، ويضمن انسجامه مع محيطه الاجتماعي والحياتي. فالمقاصد الشرعيّة تهدف  
، وتضع له أسسًا واضحة لحماية نفسه من القلق والاضطراب،  والاكتئاب والتّوترّ روحي ا ونفسي ا واجتماعي ا وجسديا 

قرار  بما يجعل للصّحّة النّفسيّة موقعًا مركزيا  في الهيكل الكلّي لمقاصد الشّريعة، ويؤكّد دورها الحيوي في تحقيق الاست
 الفردي والجماعي، وضمان حياة متوازنة يسودها الأمن الرّوحي والانسجام النّفسي والاجتماعي. 

 
 ة فسيّ المرتبطة بالصّحّة النّ الإسلاميّة ريعة مقاصد الشّ 

تُ عَدّ مقاصد الشّريعة الإسلاميّة إطاراً تشريعي ا وفكريا  متكاملًا لتنظيم حياة الإنسان والمجتمع، إذ تهدف إلى صيانة 
الإنسان في أبعاده الرّوحيّة والنّفسيّة والاجتماعيّة، وضمان الأمن الرّوحي، والاستقرار النّفسي، والعيش الكريم. وهي 

الّتي يقوم العمرانيّة  النّجاة في    الأسس  وتغفل سُبل  الدّنيا،  المجتمع، ومن دونّا تعثرّ تسيير مصالح  استقامة  عليها 
 ,al-Shatibi)الآخرة، إذ تتركّز مقاصد الشّريعة في الضروريات الخمس: حفظ الدّين والنّفس والعقل والنّسل والمال 

1997) . 
 

حّة النّفسيّة وحماية الفرد من اضطراباته الدّاخليّة. فحفظ    الدّين،تشكّل هذه المقاصد حجر الأساس لتعزيز الصِّّ
من خلال تثبيت أركانه وأحكامه في حياة الإنسان، وتجنّب البدع والرّذائل، كما أنهّ يغرس في النّفس اليقين    يكون 

 للَِّّ ٱأَلَا بِّذِّكۡرِّ    للَِّّه ٱءَامَنُواْ وَتَطۡمَئِّنُّ قُ لُوبُهمُ بِّذِّكۡرِّ    لَّذِّينَ ٱوالإيمان، ويمنحها الطمّأنينة والسّكينة، كما جاء في قوله تعالى: )
ويؤدّي هذا الغرس الرّوحي إلى توازن داخليّ يخفّف القلق والاكتئاب، ويقوّي    . (Ar-Ra’d, 28)(  لۡقُلُوبُ ٱتَطۡمَئِّنُّ  

حّة النّفسيّة واستقرار الشّخصية.  ة،الشّعور بالقيمة الذّاتيّ   ليصبح الدّين ركيزة للصِّّ
 



 تعزيز الصّحّة النّفسيةّ في ضوء مقاصد الشرّيعة الإسلاميةّ: دراسة تأصيليةّ وقائيةّ 

 

153 
 

توفير    كما ذلك  ويشمل  الإنسانيّة،  والكرامة  الجسديةّ  السّلامة  وضمان  الحياة  حقّ  بصون  النّفس  يرتبط حفظ 
هديدات، بالإضافة  ، وحماية الفرد من الأخطار والتّ (al-Shatibi, 1997)ومسكن  ضرورات الحياة من طعام وشراب  

نۡ     ۦ : )وَمِّنۡ ءَايََٰتِّهِّ لىإلى التّوجيه نحو الزّواج لتكوين أسرة مستقرةّ توفّر بيئة عاطفيّة وآمنة، قال تعا  أَنۡ خَلَقَ لَكُم مِّّ
نَكُم مَّوَدَّةً وَرَحۡمَةً( هَا وَجَعَلَ بَ ي ۡ كُمۡ أزَۡوََٰجًا لِّّتَسۡكُنُ و اْ إِّليَ ۡ وتنسجم هذه الرّعاية مع حفظ العقل،   ،(Ar-Room, 21)  أنَفُسِّ

ويحمي من مسببّات اضطرابات القلق والتّشتّت وسوء التّكيّف    ،الذّي يضمن سلامة التّفكير واتّخاذ القرار السّليم
 . (Ibn ‘Ashoor, 2004) النّفسي، كما يحرّم الإسلام كلّ ما يضرّ بالعقل من مسكّرات ومخدّرات 

 
على حفظ النّسل والنّسب والعرض صيانة التنّاسل المشروع، وتعزيز الكرامة والعفّة والشّرف، مماّ يرسّخ شعور   ويترتّب

. وفي  (al-Khadimi, 2001)الفرد بالاستقرار الأسري والاجتماعي، ويقلّل من الاضطرابات السّلوكيّة والعاطفيّة  
والطمأنينة النّفسيّة، من خلال تشريع وسائل الكسب الحلال،    دّيالمقابل، يسهم حفظ المال في تحقيق الأمن الما

والتحذير من الباطل، وإقامة نظم الزكّاة والتّكافل، بما يعزّز شعور الأمان ويحدّ من القلق النّاتج عن الفقر أو الحاجة  
(Ibn ‘Ashoor, 2004) . 
 

حّة النّفسيّة، من خلال توجيه الفرد نحو    وبذلك، تتكامل مقاصد الشّريعة الخمس لتشكّل منظومة شاملة لتعزيز الصِّّ
الالتزام الدّيني، والحفاظ على النّفس والعقل، وصيانة الأسرة والنّسب، وضمان الأمن المالي، ما يؤدّي إلى تحقيق 

الفرد من التّفاعل الإيجابي مع مجتمعه ومواجهة تحدّيات الحياة بثبات   كينالطمّأنينة الدّاخليّة والتّوازن النّفسي، وتم
وعقل رصين وروح مطمئنّة، ليصبح المسلم متوازنًً في ذاته ومجتمعه، مستفيدًا من ضوابط الشّريعة الّتي تحفظ صحّته 

 .  النّفسيّة وتدعم استقرار مجتمعه 
 

 ةفسيّ في تعزيز الصّحّة النّ  الوسائل والأساليب الشّرعيّة
حّة النّفسيّة للفرد والمجتمع في المنظور الإسلامي،  تُ عَدّ الوسائل والأساليب الشّرعيّة من الركّائز الأساسيّة في صيانة الصِّّ
إذ تمثل جسراً متينًا بين حفظ النّفس، وتقوية الرّوح، وضبط الانفعالات، وتنمية القدرة على التّكيّف مع ضغوط 

فسيّة والاجتماعيّة، بما ينسجم مع مقاصد الشّريعة الإسلاميّة الّتي أرست أسس صيانة  الحياة اليوميّة والتّحدّيات النّ 
الإنسان في أبعاده الرّوحيّة والنّفسيّة والجسديةّ والاجتماعيّة، ووضعت إطاراً تكاملي ا يضمن له الطمّأنينة والسّكينة 

ة مزدوجة، وقائيّة وعلاجيّة، حيث لا تقتصر على  والاستقرار الدّاخلي والعيش الرّغيد. وقد برزت هذه الوسائل بصف
الإسلام في صيانة  يعكس حكمة  ما  وقوعها،  معالجتها عند  تشمل  بل  النّفسيّة فحسب،  الاضطرابات  تفادي 
الإنسان وحفظه من جميع أنواع الاضطرابات، وتمكينه من إدارة حياته بروح متّزنة وعقل صافٍ، مع القدرة على  

 مة مع الظرّوف الطاّرئة. التّعامل بمرونة وحك
 



 تعزيز الصّحّة النّفسيةّ في ضوء مقاصد الشرّيعة الإسلاميةّ: دراسة تأصيليةّ وقائيةّ 

 

154 
 

الّتي تشكّل جوهر الوقاية النّفسيّة والعلاج    وهي الركّيزة الأولى  تتصدّر هذه الوسائل والأساليب: العبادات الرّوحيّة،
سبحانه -لخالق  الرّوحي، إذ توفّر الصّلاة المنتظمة للفرد فرصة للانقطاع عن الضّغوط اليوميّة، والاتّصال المباشر با

يَ ُّهَا  - وتعالى   لَّذِّينَ ٱ، ما يخفّف من توترّ النّفس ويهدّئ الانفعالات، ويؤسّس لسكينة دائمة في القلب، قال تعالى: )يَََٰ 
. كما يعمل الصّيام على ضبط الإرادة وتحكيم العقل في  (Al-Baqarah, 153)(  لصَّلَوَٰةِّ  ٱوَ   لصَّبۡرِّ ٱبِّ   سۡتَعِّينُواْ ٱءَامَنُواْ  

مواجهة الشّهوات والرغّبات، وزيادة الصّبر والتّحمّل النّفسي والجسدي، وهو وسيلة فعّالة لإحكام الانضباط الذّاتي،  
  ، لصَّوْمِّ فَ عَلَيْهِّ باِّ يَسْتَطِّعْ  لَمْ  وَمَنْ   ,Al-Bukhari, 2002; Muslim)وِّجَاءٌ«  لَهُ  فَإِّنَّهُ  كما جاء في الحديث: »... 

 ، . ويكمّل الذكّر والدّعاء هذه العمليّة، إذ يشكّلان غذاءً روحي ا للنّفوس، ينقّيها من الشّكّ والاضطراب (1955
قة بأنّ كلّ شيء بيد الله، كما أنّ الذكّر يعمّق الاستقرار النّفسي ويقي من القلق  ويزرع في القلب الطمّأنينة والثّ 

أعظم شفاء للقلب والرّوح، ودواء للنّفس من    و. أمّا قراءة القرآن وتدبرّه، فه ( Abdul Rab et al., 2024)النّفسي  
يَ ُّهَا  فَا ءٌ لِّّمَا فيِّ قَدۡ جَا ءَتۡكُم مَّوۡعِّظةٌَ مِّّن رَّبِّّكُمۡ  لنَّاسُ ٱكلّ داء، كما جاء في قوله تعالى: )يَََٰ  وَهُدىً وَرَحۡمَةٌ   لصُّدُورِّ ٱوَشِّ

(، فبه يسُتجلب الخير ويُصدّ الشّرّ، ويستقرّ القلب  2019، وهو ما أكّده ابن القيّم )(Yunus, 57)لِّّلۡمُؤۡمِّنِّيَن(  
 التّحدّيات بثقة وهدوء.  اجهةوتتوازن النّفوس، ويصبح المرء قادراً على مو 

 
الّ   ويَتي البناء الأخلاقي  الثاّنية، إذ يشمل  الدّعامة  ليكون  الفاضلة  العلاقات الالتزام بالقيم والأخلاق  ذي ينظمّ 

قال  الإنسانيّة، ويقوّي الانسجام الدّاخلي، ويخفّف التّوترّ والانفعال النّفسي، ويعزّز التّكيّف الاجتماعي والنّفسي، 
لِّيَن(  وَأْمُرْ : )خُذِّ الْعَفْوَ تعالى لْعُرْفِّ وَأعَْرِّضْ عَنِّ الْجاَهِّ -As)وهي آية جامعة لمكارم الأخلاق ، (Al-A’raf, 199)باِّ

Sa’di, 2000)،  صلّى الله عليه وسلّم-قال النّبّي و - » تمَِّّمَ صَالِّحَ الَأخْلَاقِّ اَ بعُِّثْتُ لأِّ . ومن (Ahmad, 2001): »إِّنمَّ
الواجبات  ؛هنا النّفوس من أعظم  القلوب وتهذيب  العناية بضبط  إذا ترُك بلا   ،كانت  إذ لا يخلو قلب من علل 

ضارةّ   وسلوكيّات  داخليّة  اضطرابات  إلى  يؤدّي  مماّ  ضبط،  بلا  أطُلقت  إذا  طباع  من  نفس  ولا  -Al)معالجة، 

Munajjid, 2009 ) فالأخلاق الفاضلة كالصّدق والحلم والتّواضع والعدل، تولدّ التّوازن الدّاخلي، وتمنح الفرد القدرة .
 فسيّة والانفعاليّة، وتخلق مجتمعًا متكاملًا متعاونًً متماسكًا. وتحميه من الوقوع في الضّغوط النّ   نفعالاته،على إدارة ا

 
أهمّ   عدّ وي به كأحد  والعمل  الشّرعي  العلم  التشتّت   طلب  من  ويحصّنه  القلب،  يقوّي  إذ  النّفسيّة،  الصّحّة  ركائز 

والاضطراب، ويزرع الطمّأنينة الدّاخليّة، ويقود الفرد إلى إدراك الحقائق والتّمييز بين الصّواب والخطأ، قال تعالى:  
: »لا حياة للقلب إلّا بالعلم«، فالعلم  ( 2019)  ، قال ابن القيّم(Muhammad, 19)(  )فَاعْلَمْ أنََّهُ لَا إِّلَٰهَ إِّلاَّ اللَُّ 

المقرون بالعمل هو الذّي ينير البصيرة ويشرح الصّدور، ويبعد القلق والتّشتّت، ويزيد قدرة الفرد على التّعامل مع  
 (. Abdul Rab et al., 2024)ضغوط الحياة بثبات وروح مطمئنّة 

 



 تعزيز الصّحّة النّفسيةّ في ضوء مقاصد الشرّيعة الإسلاميةّ: دراسة تأصيليةّ وقائيةّ 

 

155 
 

يقلّ التّوازن في الحياة الاجتماعيّة والأسريةّ أهميّّة عن الركّائز السّابقة؛ إذ إنّ الأسرة والمجتمع المتماسكين يوفّران    ولا
بيئة آمنة للفرد، تحميه من الانعزال والوحدة، وتقوّي قدراته على مواجهة التّحدّيات، كما بيّن الشّرع خطورة صحبة 

  فشبّهه الجليس السّيّئ    أثر  -صلّى الله عليه وسلّم -، وبيّن النّبّي  ( Al-Sa’di, 2002)  النّفسالأشرار وتأثير البيئة على  
. ومن هنا كان الزّواج الشّرعي، ورعاية النّسل، وحسن التّعامل  (Al-Bukhari, 2002; Muslim, 1955)بنافخ الكير  
النّفسيّة   يّةكركائز أساسمع الآخرين،   والاستقرار الدّاخلي للفرد والأسرة، بما ينسجم مع    ،لضمان تعزيز الطمّأنينة 

 . سل والعرض والعقل والنّ  فسالنّ مقاصد الشّريعة في حفظ 
 
النظام    يكتملو  النّفسي  باهذا  والعلاج  الوقاية  والّتي تُستخدم في  الشّرع،  الّتي نصّ عليها  المشروعة  الشّرعيّة  لرقّية 

والجسدي، مع مراعاة شروطها؛ من خلوّها من الشّرك، والاعتماد على كلمات الله وأسمائه وصفاته، والتّوكّل على 
. أمّا الاستعانة بالطّبّ النّفسي وفق الضّوابط الشّرعيّة،  (Ibn Hajar, 1960)ابن حجر    ذلك  الله وحده، كما أكّد

فهو مسلك مشروع وضروريّ عند الحاجة، شرط أن يكون العلاج على أيدي أهل خبرة وأمانة، بعيدًا عن الخرافة 
-Al) مس ت الخأو ما يخالف العقيدة، إذ إنهّ يتكامل مع التّوجيهات الشّرعيّة لتحقيق حفظ النّفس، أحد الضّرورياّ 

Qarafi, 1998; International Islamic Fiqh Academy, 2025) . 
 

التّكامل بين العبادات الرّوحيّة، والقيم والأخلاق، وطلب العلم والعمل به، والتّوازن الأسري والاجتماعي،   وبهذا
والرقّية، والطّبّ النّفسي الشّرعي، يتُاح للفرد إطار شامل للصّحّة النّفسيّة والرّوحيّة والاجتماعيّة، يُمكّنه من مواجهة 

ويحقّق   ووعي،  بثبات  الحياة  ورؤيتها   وازن التّ ضغوط  الشّريعة  يعكس حكمة  بما  المجتمع،  مع  والانسجام  الدّاخلي 
 ة في رعاية الإنسان وحفظه في جميع أبعاد حياته. المقاصديّ 

 
 خاتمة

وتبيّن أهميّّة ترسيخ الأسس    تناولت  بعد أن  الشّريعة الإسلاميّة،  النّفسيّة في إطار مقاصد  الصّحّة  الدّراسة مكانة 
الرّوحيّة والنّفسيّة للفرد، خلصت إلى أنّ الإسلام أولى اهتمامًا بالغًا بالمقوّمات النّفسيّة السّلوكيّة والقلبيّة الرّوحيّة، 

، والمرونة في مواجهة الشّدائد، والصّبر عند الابتلاء، والتّعاون مع جماعة المسلمين،  الّتي تتجلّى في الإيمان واليقين بالله
وغرس قيم القناعة والرّضا والتّفاؤل، بما يعزّز الاستقرار الانفعالي ويحفظ الفرد من الانحراف عن السّلوك الصّحيح، 

أساسيّة في تحقيق الاتزّان الرّوحي والنّفسي ويقيه من آثار الشّرك والبدع والشّهوات والغفلة والهوى، وهي عوامل  
 للإنسان. 

 
خلال   من  واجتماعي ا،  وروحي ا  نفسي ا  الإنسان  لصيانة  متكامل  منهج  في  الإسلاميّة  الشّريعة  مقاصد  وتتجسّد 
الضّروريّات الخمس الّتي ترُسّخ التّوازن الدّاخلي، وتحقّق الاستقرار الفردي والمجتمعي، فكلّ جانب من جوانب حفظ 



 تعزيز الصّحّة النّفسيةّ في ضوء مقاصد الشرّيعة الإسلاميةّ: دراسة تأصيليةّ وقائيةّ 

 

156 
 

محيطها   مع  الذّات  انسجام  ويعزّز  والسّكينة،  الطمّأنينة  ترسيخ  في  يسهم  والمال  والنّسل  والعقل  والنّفس  الدّين 
الاجتماعي والحياتي العام، ويقوّي القدرة على مواجهة ضغوط الحياة وتحدّياتها بعقل رصين وروح مطمئنّة. ومن أبرز 

لنّفسيّة: العبادات الرّوحيّة بأنواعها، والالتزام بالقيم والأخلاق، وطلب  الوسائل الوقائيّة والعلاجيّة لتعزيز الصّحّة ا
العلم الشّرعي والعمل به، والتّوازن في الحياة الاجتماعيّة والأسريةّ، والرقّية الشّرعيّة، والاستعانة بالطّبّ النّفسي وفق  

وح، وتعزيز الاستقرار النّفسي والاجتماعي،  تعمل هذه الوسائل مجتمعة على صيانة النّفس والرّ فالضّوابط الشّرعيّة،  
وتمكين الفرد من مواجهة ضغوط الحياة بثبات ووعي، محقّقًا التّوازن الدّاخلي والانسجام مع محيطه الاجتماعي، بما 
يتوافق مع مقاصد الشّريعة الإسلاميّة، ويعكس حكمة الشّريعة ورؤيتها المقاصديةّ في رعاية الإنسان وحفظه في جميع  

 جوانب حياته.
 

ختامًا؛ يوصي الباحث الجامعات والكليّّات الدّينيّة بإدراج برامج تعليميّة وتدريبيّة متخصّصة في مجال الصّحّة النّفسيّة  
وفق الشّريعة الإسلاميّة، مع التركيز على دمج التّوجيه الشّرعيّ المستنير بأساليب المعالجة النّفسيّة الحديثة، بما يوفّر 

العلماء والخطباء والأكاديميّين إلى تنظيم حملات توعويةّ موسّعة   للطلّبة إطاراً معرفي ا وعملي ا متكاملًا. كما يدعو 
لأفراد المجتمع، تبرز أهميّّة الممارسات الشّرعيّة الوقائيّة، سيّما العبادات، والأخلاق، وطلب العلم، إضافة إلى رفع  

 فسيّ والعاطفي. الصّحّة النّفسيّة للأبناء، وصون توازنّم النّ وعي الأسر بدور البيئة الأسريةّ والاجتماعيّة في تعزيز 
 

كما يوصي الباحث المؤسّسات الصّحّيّة والتّعليميّة، والجهات المسؤولة عن صياغة السياسات الاجتماعيّة، بتبنّي 
برامج دعم نفسيّ متكاملة، قائمة على المقاصد الشّرعيّة، توُفّر رعاية روحيّة ونفسيّة متوازنة، مصحوبة بالإرشاد 

سياسا  بناء  في  يسهم  بما  الاجتماعيّ،  والثقافيّة  والتّوجيه  الدّينيّة  الخصوصيّة  تراعي  مستدامة،  وعلاجيّة  وقائيّة  ت 
 للمجتمع، وتضمن تعزيز التّماسك الاجتماعيّ، وصيانة صحّة الأفراد النّفسيّة على المدى الطوّيل. 

 

 

REFERENCES  

Abdul Rab, M. A., Ismail, A. M., Awang, H., Hoque, M., Aljabri, N. A., & AlShibli, A. S. (2024). 

Alternatives for psychological illness treatment and prevention in Malaysia from the 

perspective of Shariah. Malaysian Journal of Syariah and Law, 12(3), 633-651. DOI: 

https://doi.org/10.33102/mjsl.vol12no3.927 

Abdul Rab, M. A., Mahmoud Edris, M. M. A., Mohammed Hasan, B. M., Gunardi, S., Muhammad 

Zain, L., & Hoque, M. (2024). The Islamic Sharia Approach In The Prevention Of 

Contemporary Mental Illness: An Analytical Study, Al-Qanatir: International Journal of 

Islamic Studies, 33(2), 168–187. Retrieved from https://al-qanatir.com/aq/article/view/647 

Abdullah, M. Z., Othman, A., Solat, N., Saidon, S & Anuar, A. (2020). Psychosocial Factors and Mental 

Illness Among Employees in Private Development Companies in Malaysia, Journal of 

Contemporary Social Science Research, 4(2), 29–39. 

Adam, S. N. D. H. (2020). Al-Maqasid al-Shar‘iyah fi al-Sihhah al-Nafsiyah. Majallat Kulliyat al-

Islamiyah bi-Asyut, 17 June 2020. https://2u.pw/341sbi            al-Bayan  

https://doi.org/10.33102/mjsl.vol12no3.927
https://al-qanatir.com/aq/article/view/647
https://2u.pw/341sbi


 تعزيز الصّحّة النّفسيةّ في ضوء مقاصد الشرّيعة الإسلاميةّ: دراسة تأصيليةّ وقائيةّ 

 

157 
 

Ahmad, A. M. H. (2001). Al-Musnad. Muassasat Al-Risalah. 

Al- Bukhari, M. E. (2002). Saheeh Al Bukhari. Beirut: Dar Tawq Annajat. 

Al-Khadimi, N. M. (2001). ‘Ilm al-Maqasid al-Shar’iyah. Al-Riyadh: Maktabat al-‘Ubaikan.  

Al-Qarafi, S, A, E. (1998). Al-Frooq. Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmeyyah. 

Al-Qura’n Al-Kareem. 

Al-Sa’di, ‘A. N . A. (1423H). Bahjat Qloob Al-Abrar. Al-Su’udiyah: Wizarat Al-Shuoon Al-Islamiyah 

wa Al-Awqaf wa Al-Da’wah wa Al-Irshad. 

Al-Sa’di, A. N. A. (2000). Taiseer Al-Kareem Al-Rahman fi Tafseer Kalam Al-Mannan. Beirut: 

Muassasat Al-Risalah. 

Al-Shatibi, I. M. M. (1997). Al-Muafaqat. Al-Qahirah: Dar ibn ‘Affan.  

Faizul, H., Naffisah, M. H., Suzila, K., & Iskandar, H. (2018). Issues and Challenges of Mental Health 

in Malaysia, International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences, 

8(12), 1685–1696. 

Ibn ‘Ashoor, M. M. M. (2004). Maqasid al-Shariyah al-Islamiyah. Qatar: Wizarat al-Awqaf wa al-

Shuoon al-Islamiyah.  

Ibn al-Qayyim, M. A. (1997). Al-Dda’ wa Al-Ddawa. Al-Maghrib: Dar Al-Ma’rifah. 

Ibn al-Qayyim, M. A. (2019). Meftah dar As-Sa’adah wa Manshoor Welayat Al-‘Ilem wa Al-Iradah. 

Al-Riyadh: Dar ibn Hazm. 

Ibn al-Qayyim, M. A. (2019). Tuhfat al-Mawdood bi Ahkam al-Mawlood. Al-Riyadh: Dar ibn Hazm. 

Ibn Al-Qayyim, M, A. (2019). Zad Al-Ma’ad. Beirut: Muassasat Al-Risalah. 

Ibn Hajar, A, A, H. (1960). Fath Al-Bari. Beirut: Dar Al-Ma’rifah. 

International Islamic Fiqh Academy. (2025, May 6). Electronic games, mental health, and Shariah 

governance in financial institutions. https://iifa-aifi.org/ar/53023.html 

Islam Question & Answer. (2007, July 30). الفاضلة الأخلاق   .اكتساب 
https://islamqa.info/ar/answers/101023/%D8%A7%D9%83%D8%AA%D8%B3%D8%A7%

D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AE%D9%84%D8%A7%D9%82-

%D8%A7%D9%84%D9%81%D8%A7%D8%B6%D9%84%D8%A9 

Mansurah, U. Z., Nurzahidah, J., Adibah, F. I & Hasnah, H. (2023), Thematic Analysis of Research 

Studies on Maqasid Shariah and Mental Health, Journal of Fatwa Management and Research, 

January 2023 |Vol. 28 No.1, DOI: https://doi.org.10.33102/jfatwa.vol28no1.505 

Muslem, M. A. (1955). Saheeh Muslim. Beirut: Dar Ehya al-Turath al-‘Arabi. 

 

 

 

 

 

 

 

https://iifa-aifi.org/ar/53023.html
https://islamqa.info/ar/answers/101023/%D8%A7%D9%83%D8%AA%D8%B3%D8%A7%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AE%D9%84%D8%A7%D9%82-%D8%A7%D9%84%D9%81%D8%A7%D8%B6%D9%84%D8%A9
https://islamqa.info/ar/answers/101023/%D8%A7%D9%83%D8%AA%D8%B3%D8%A7%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AE%D9%84%D8%A7%D9%82-%D8%A7%D9%84%D9%81%D8%A7%D8%B6%D9%84%D8%A9
https://islamqa.info/ar/answers/101023/%D8%A7%D9%83%D8%AA%D8%B3%D8%A7%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AE%D9%84%D8%A7%D9%82-%D8%A7%D9%84%D9%81%D8%A7%D8%B6%D9%84%D8%A9
https://doi.org.10.33102/jfatwa.vol28no1.505

