5th International Conference of Postgraduate Students & Academics in Syariah and Law 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

FATWA, KEBEBASAN ASASI DAN BIDANG KUASA MAHKAMAH:
ANALISIS KES SIS FORUM

FATWA, FUNDAMENTAL LIBERTIES AND JUDICIAL JURISDICTION:
AN ANALYSIS OF THE SIS FORUM CASE

"Muhammad Thsan Hazim Zuriene Heslin & Zul-kifli Hussin

*Jabatan Syariah, Fakulti Pengajian Islam dan Sains Sosial, Universiti Sultan Azlan Shah,
Kuala Kangsar, Malaysia

*(Corresponding Author): muhammadihsanhazim@gmail.com

ABSTRAK

Kajian ini menganalisis hubungan antara fatwa, kebebasan asasi dan bidang kuasa mahkamah
dalam sistem perundangan Malaysia melalui kes Sister in Islam (SIS) Forum Malaysia. Fatwa
adalah instrumen perundangan bagi pemuliharaan akidah umat Islam, namun perlaksanaan
fatwa sering berhadapan cabaran apabila terdapat pihak yang cuba menggunakan
peruntukkan kebebasan asasi yang dijamin oleh Perlembagaan Persekutuan. Oleh itu, objektif
kajian ini bertujuan menganalisis keputusan Mahkamah Persekutuan terhadap kes SIS yang
mempengaruhi kedudukan fatwa dalam kerangka kebebasan asasi manusia, khususnya dalam
kebebasan bersuara, berorganisasi dan beragama. Kajian ini dijalankan menggunakan reka
bentuk kualitatif melalui analisis dokumen, temu bual separa berstruktur bersama seorang
informan 1aitu peguam sivil. Data yang diperolehi dianalisis menggunakan kaedah analisis
tematik. Dapatan kajian menunjukkan bahawa tafsiran mahkamah terhadap kebebasan asasi
telah mengehadkan pemakaian fatwa kepada individu Muslim sahaja dan tidak terpakai
kepada entiti pertubuhan. Keputusan ini menimbulkan implikasi besar kepada autoriti
institusi fatwa yang berperanan besar dalam pemuliharaan akidah umat Islam. Kajian ini
mencadangkan perlunya penyelarasan antara prinsip kebebasan asasi dan keperluan
pemeliharaan agama agar fatwa dapat berfungsi secara lebih berkesan tanpa bercanggah
dengan kerangka Perlembagaan Persekutuan.

Kata Kunci: Fatwa, kebebasan asasi, bidang kuasa mahkamah, SIS Forum
ABSTRACT

This study analyzes the relationship between fatwas, fundamental liberties, and judicial
jurisdiction within the Malaysian legal system through the case of Sisters in Islam (SIS)
Forum Malaysia. Fatwas function as legal instruments for the preservation of Islamic creed
(agidah); however, their implementation often faces challenges when certain parties invoke
the provisions of fundamental liberties guaranteed by the Federal Constitution. Therefore,
the objective of this study is to examine the Federal Court’s decision in the SIS case and its
impact on the position of fatwas within the framework of human rights, particularly in
relation to freedom of expression, association, and religion. This study employs a qualitative
research design through document analysis and semi-structured interviews with civil lawyers.
The data obtained were analyzed using thematic analysis. The findings reveal that the court’s
interpretation of fundamental liberties has limited the applicability of fatwas to individual
Muslims only and rendered them inapplicable to organizational entities. This decision has
significant implications for the authority of fatwa institutions, which play a crucial role in the
preservation of Islamic creed. The study suggests the need for harmonization between the


mailto:muhammadihsanhazim@gmail.com

5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

principles of fundamental liberties and the requirement to safeguard religion, so that fatwas
may function more effectively without conflicting with the framework of the Federal
Constitution.

Keyword (s): Fatwa, fundamental liberties, judicial jurisdiction, SIS Forum

Pengenalan

Fatwa merupakan instrumen perundangan bagi pemuliharaan akidah umat Islam. Menurut
kajian oleh Zulfagar Mamat (2019) fatwa ialah jawapan terhadap persoalan yang
dikemukakan oleh orang yang bertanya tentang sesuatu hukum. Manakala, fatwa pada bahasa
menurut Al-Khindiy (2008), bukanlah sekadar penjelasan semata-mata, tetapi memberi
maksud pertolongan dan petunjuk kepada mustafti, iaitu menjelaskan jalan yang seharusnya
diikuti untuk keluar daripada kemusykilan yang berlaku atau yang akan berlaku. Menurut
Shaltut (1991) dalam pendahuluan bukunya al-Fatawa menyatakan:

“Orang-orang Islam semenjak dari zaman Nabi SAW sehingga ke hari ini telah mengambil
daripada ulama-ulama mereka hukum-hakam agama sebagai satu bentuk penjelasan yakni
tanpa didahului dengan persoalan sepertimana uslub yang digunakan oleh al-Quran.
Manakala penjelasan yang didahului dengan persoalan dinamakan al-fatwa.”

Menurut Nur Ain Sabirin et al., (2024) antara dalil pensyariatan yang menjadi tanggungjawab
setiap individu Muslim untuk mencegah kemungkaran dengan melakukan kebaikan atau
mengajak kepada kebaikan seperti berikut:

@D 3lath 4a Slfy K e e Sl Oy A ) 03 1 1K S

Maksudnya: Dan hendaklah ada di antara kamu satu puak yang menyeru (berdakwah) kepada
kebajikan (mengembangkan Islam), dan menyuruh berbuat segala perkara yang baik, serta
melarang daripada segala yang salah (buruk dan keji). Dan mereka yang bersifat demikian
ialah orang-orang yang berjaya. (Al-Imran: 104).

“Dari Abu Sa’id Al Khudri R.A berkata: Saya mendengar Rasulullah S.A.W bersabda: Siapa
yang melihat kemungkaran maka ubahlah dengan tangannya, jika tidak mampu maka
ubahlah dengan lisannya, jika tidak mampu maka ubahlah (tolaklah) dengan hatinya dan hal
tersebut adalah selemah-lemahnya iman”

(Muslim: 78)

Dengan adanya dalil tersebut, maka jelas lah prinsip syariah yang menekankan
keperluan untuk mengawal selia kehidupan manusia melalui prinsip perundangan Syariah.
Oleh itu, terang lagi bersuluh bahawa fatwa yang dikeluarkan adalah bagi memberikan
penjelasan serta panduan kepada masyarakat Islam mengenai sesuatu isu yang memerlukan
kepastian dari segi hukum, terutamanya perkara yang belum dijelaskan atau timbul
perselisihan pendapat. Fatwa berperanan membantu umat Islam bagi membuat keputusan
yang selari dengan prinsip agama, sama ada dalam hal ibadah, muamalat, undang-undang
ataupun isu semasa yang memerlukan kepada pandangan syarak.

Kebebasan asasi merupakan peruntukan kepada hak-hak yang asas yang dijamin di
bawah Perlembagaan Persekutuan kepada individu terhadap tindakan yang dilakukan oleh
pihak berkuasa. Kebebasan ini termaktub di bawah Bahagian II Perlembagaan Persekutuan,
yang berfungsi sebagai asas prinsip kedaulatan undang-undang (rule of law) serta



FATWA, KEBEBASAN ASASI DAN BIDANG KUASA MAHKAMAH:
ANALISIS KES SIS FORUM

perlindungan terhadap maruah masyarakat di Malaysia. Dalam sistem perlembagaan
Malaysia, kebebasan asasi ini adalah sebahagian daripada had perlembagaan terhadap kuasa
eksekutif, legislatif serta termasuk kuasa badan agama Islam negeri. Untuk meminda sesuatu
Perlembagaan, ia perlulah melalui kuasa badan legislatif iaitu mendapatkan undian majoriti di
Parlimen untuk meluluskan sesuatu pindaan. Menurut kajian daripada Zul-kifli (2022),
Perlembagaan sentiasa membuka ruang kepada perubahan, pindaan dan penambahbaikkan
kepada undang-undang sedia ada bagi menjamin terlaksananya keadilan. Tambahnya lagi,
tujuannya adalah bagi membuka ruang agar kekal releven dalam mendepani cabaran serta
isu-isu semasa.

Selain kebebasan asasi yang termaktub di bawah perlembagaan, ada juga hak asasi
manusia yang disebut dengan singkatannya HAM, yang ditakrifkan sebagai hak-hak dan
kebebasan-kebebasan yang tersedia wujud dan menjadi hak milik seseorang secara
semulajadi semenjak ia dilahirkan sebagai manusia (Indriaty Ismail, 2021) . Menurut
kajiannya lagi, terdapat dua deklarasi utama berkaitan HAM ini. Pertama, deklarasi yang
dikeluarkan oleh PBB iaitu The Universal Declaration of Human Rights (UDHR). Yang
kedua, deklarasi hak asasi manusia yang dipersetujui dan dikeluarkan oleh negara-negara
Islam di bawah OIC yang dikenali sebagai Universal Islamic Declaration of Human Rights
(UIDHR). Perbezaan yang penting untuk membezakan antara hak asasi di bawah
perlembagaan serta hak asasi menurut PBB mahupun OIC, kebebasan asasi dalam
Perlembagaan Persekutuan merupakan undang-undang yang paling tinggi dalam negara serta
sifatnya mengikat dan boleh berkuatkuasa oleh Mahkamah Sivil. Manakala UDHR mahupun
UIDHR ialah satu deklarasi antarabangsa yang bersifat umum, tidak mengikat secara
langsung. Akan tetapi, dijadikan sebagai garis panduan oleh sesetengah masyarakat dunia
pada peringkat antarabangsa.

Dari sudut perundangan Malaysia, kedudukan fatwa adalah khusus kepada orang
Islam dan tertakluk kepada bidang kuasa negeri, kerana hal ehwal agama Islam diperuntukan
di bawah bidang kuasa negeri. Akan tetapi fatwa yang dikeluarkan oleh mufti ataupun
Jawatankuasa Fatwa Negeri tidak serta-merta menjadi undang-undang sebaik sahaja
diumumkan. Sebaliknya, ia perlu melalui proses rasmi pewartaan dengan mengikut tatacara
pembuatan fatwa. Contohnya di negeri Selangor, prosesnya berdasarkan seksyen 48,
Enakmen Pentadbiran Agama Islam (Negeri Selangor) 2003. Meskipun fatwa merupakan
bidang kuasa di bawah kerajaan negeri, akan tetapi fatwa tidak boleh melebih had bidang
kuasa yang telah diperuntukan. Ini kerana doktrin bidang kuasa telah dibahagikan melalui
peruntukan Perkara 121(1A) Perlembagaan Persekutuan iaitu Mahkamah yang disebut dalam
Fasal (1) tidaklah mempunyai bidang kuasa berkenaan dengan apa-apa perkara dalam bidang
kuasa mahkamah Syariah.

Tinjauan terhadap institusi fatwa mendapati terdapat kelemahan tertentu. Antara
punca kelemahan institusi fatwa berpunca daripada pewartaan fatwa yang bercanggah dengan
hak asasi manusia serta keterbatasan bidang kuasa yang dibenarkan. Apabila terdapat
percanggahan antara undang-undang dan hak asasi manusia, berdasarkan Bahagian II
Perlembagaan Persekutuan “mana-mana pihak yang tidak bersetuju boleh menggunakan
Mahkamah Sivil bagi mencabar kesahihan enakmen syariah di negeri tersebut. Walaupun
Perlembagan Persekutuan telah pun mengiktiraf kebebasan asasi dengan memperuntukan
undang-undang demi menjaga kepentingan keselamatan negara serta ketenteraman awam.
Akan tetapi, masih terdapat kesamaran dan kekaburan yang terkandung dalam Perlembagaan
Persekutuan serta membolehkan sesebuah pihak cuba menggunakannya bagi melemahkan
institusi fatwa negeri.

Sehubungan itu, objektif kajian ini adalah untuk menganalisis keputusan kes SIS yang
mempengaruhi kedudukan fatwa melalui kerangka kebebasan asasi berdasarkan peruntukan
Perlembagaan. Kajian ini juga bertujuan memahami kesan keputusan Mahkamah Persekutuan



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

terhadap penguatkuasaan fatwa, peruntukan kebebasan asasi yang digunakan oleh SIS dalam
mencabar fatwa serta meneliti konflik bidang kuasa antara Mahkamah Syariah dan
Mahkamah Sivil. Berdasarkan objektif tersebut, kajian ini juga digerakkan oleh beberapa
persoalan utama iaitu apakah kedudukan fatwa dalam sistem perundang di Malaysia. Selain
itu, apakah implikasi daripada konflik bidang kuasa mahkamah yang mempengaruhi
penguatkuasaan terhadap fatwa. Seterusnya, apakah cabaran dari segi penguatkuasaan fatwa
dari segi undang-undang di Malaysia. Akhir sekali, apakah cara paling efektif bagi
mengimbangi kedudukan bidang kuasa institusi fatwa supaya setanding serta setaraf dengan
Mahkamah Sivil agar fatwa benar-benar berfungsi sebagai instrumen pemuliharaan akidah
bagi umat Islam.

Melalui warta kerajaan negeri Selangor pada 13 Julai 2014 yang mengisytiharkan
fahaman liberalisme dan pluralisme agama yang dibawa oleh SIS Forum Malaysia adalah
sesat dan menyeleweng. Pihak SIS telah memulakan tindakan semakan kehakiman di
Mahkamah Sivil bagi mencabar kesahan fatwa tersebut. Akhirnya, melalui Berita Harian
pada 15 Jun 2025, Mahkamah Persekutuan telah memutuskan bahawa fatwa tersebut tidak
boleh diguna pakai terhadap SIS. Menurut Mahkamah Persekutuan, fatwa hanya terpakai
kepada orang perseorangan “natural persons” serta beragama Islam, bukan kepada syarikat
ataupun pertubuhan, “not artificial entities”.

Metodologi

Kajian ini menggunakan reka bentuk kualitatif kerana lebih sesuai dalam memahami isu SIS
secara mendalam melalui analisis dokumen dan temu bual separa berstruktur. Pemilihan
Reka bentuk kualitatif dilihat sesuai kerana banyak perkara yang tidak mampu dijawab
dengan merujuk kepada data numerikal (Ismail, 2016). Selain itu juga, dengan reka bentuk ini
membolehkan pengkaji meneliti secara terperinci konteks sesuatu isu, mendengar pandangan
informan secara langsung serta memperoleh maklumat daripada pengalaman mereka
(Creswell, 2014) . Kaedah ini juga memberi ruang kepada kajian ini untuk meneliti makna
yang tersirat di sebalik dokumen serta pengetahuan informan bagi menghasilkan dapatan
kajian yang lebih mendalam.

Dari segi pengumpulan data, kajian ini menggunakan dua sumber iaitu data primer
dan data sukender. Data primer diperoleh melalui temu bual separa berstruktur bersama pakar
dalam bidang guaman Sivil yang mempunyai ilmu serta kefahaman yang mendalam terhadap
kes SIS. Temu bual separa ini membolehkan pengkaji mendapatkan perspektif mendalam
serta penjelasan lanjut mengenai isu yang dibincangkan (Sharan B. Merriam, 2016) . Data
sekunder pula diperoleh daripada pelbagai bahan bertulis seperti penulisan akademik, artikel
jurnal, buku, laporan rasmi, enakmen negeri, akta perundangan, kes mahkamah dan laporan
media yang berkaitan dengan tajuk kajian. Selari dengan kenyataan oleh Zul-kifli (2022),
pengumpulan data melibatkan data bersifat sekunder, iaitu melibatkan segala jenis
dokumentasi sama ada berbentuk akta, tafsiran kepada akta, audio dan sebagainya. Data
sekunder ini penting bagi menyokong hasil dapatan daripada data primer serta memberikan
gambaran yang lebih lengkap terhadap isu yang dikaji.

Akhir sekali, data akan dianalisis menggunakan pendekatan interpretif, iaitu
pendekatan yang difahami daripada apa yang difahami tentang fenomena (Mohd Awang et al.,
2019). Melalui kaedah analisis kandungan (content analysis) ini adalah bertujuan bagi
mendapatkan dapatan sedia ada. Seterusnya, menggunakan analisis tematik bagi
mendapatkan dapatan baharu di antara keberkesanan institusi fatwa dalam menetapkan fatwa
terhadap organisasi SIS serta menilai dari sudut kerangka Perlembagaan Persekutuan dan
Undang-undang Malaysia menurut Mahkamah Sivil dan Mahkamah Syariah.



FATWA, KEBEBASAN ASASI DAN BIDANG KUASA MAHKAMAH:
ANALISIS KES SIS FORUM

Dengan menggunakan kaedah analisis tematik ini, membolehkan kajian ini meneliti pola,
persamaan dan perbezaan dalam maklumat yang dikumpulkan (Braun, 2006).

Kedudukan Fatwa, Bidang Kuasa Mahkamah serta Perlembagaan Persekutuan

Kajian mengenai fatwa, kebebasan asasi serta bidang kuasa mahkamah telah banyak
dibincangkan oleh beberapa sarjana dari aspek perundangan yang meliputi konsep
Perlembagaan serta bidang kuasa mahkamah dan Kerajaan Negeri. Namun perlaksanaan
fatwa dilihat tidak berkeupayaan untuk mengikat pertubuhan kerana terdapat cabaran oleh
peruntukan-peruntukan Perlembagaan yang mengawal sesuatu pertubuhan melalui
peruntukan kebebasan asasi.

Menurut Zulfagar Mamat (2019), melalui bidang kuasa yang sedikit yang
diperuntukan berkenaan Islam dan adat istiadat Melayu, adalah menjadi tanggungjawab
kerajaan negeri untuk mengadakan peraturan-peraturan dan undang-undang berkenaan fatwa
di negeri masing-masing. Maka, jelas bahawa perkara yang bersangkutan dengan fatwa
tercatat dalam enakmen, ordinan, akta di setiap negeri di Malaysia sejak mula enakmen/
ordinan/ akta tersebut dibuat.

Justeru, kenyataan ini dikuatkan lagi dengan kajian oleh Suhaizad dan Zulfadli (2023),
sistem kehakiman yang diamalkan di Malaysia kini terbahagi kepada dua iaitu Mahkamah
Syariah dan Mahkamah Sivil. Mahkamah Syariah hanya mempunyai bidangkuasa tertentu
dan hanya tertakluk kepada orang Islam sahaja. Manakala bidangkuasa Mahkamah Sivil
adalah lebih luas dan ianya berbidangkuasa terhadap orang Islam dan orang bukan Islam.
Selain kedua-dua sistem ini diperuntukan pada perundangan yang berbeza, lokasi dan
insfratruktur juga adalah berlainan. Dari aspek lain Mahkamah Sivil mempunyai lima
peringkat mahkamah iaitu Mahkamah Majistret, Mahkamah Sesyen, Mahkamah Tinggi,
Mahkamah Rayuan dan Mahkamah Persektuan manakala Mahkamah Syariah hanya
mempunyai tiga peringkat mahkamah, iaitu Mahkamah Rendah Syariah, Mahkamah Tinggi
Syariah dan Mahkamah Rayuan Syariah. Ini bermakna Mahkamah Sivil mempunyai empat
lapisan mahkamah untuk merayu manakala Mahkamah Syariah hanya mempunyai dua
lapisan mahkamah bagi membuat rayuan.

Kajian oleh Ab Rahman Thobroni, et al., (2022) di negeri Perak, Mahkamah
mempunyai empat peringkat, iaitu Mahkamah Rendah Syariah, Mahkamah Tinggi Syariah,
Mahkamah Rayuan Syariah serta Mahkamah Utama Syariah. Mahkamah Utama Syariah
berbidang kuasa untuk mendengar dan memutuskan kes-kes rayuan yang telah diputuskan
oleh Mahkamah Rayuan Syariah yang melibatkan rayuan daripada pihak-pihak yang tidak
berpuasa hati dengan keputusan dari Mahkamah Tinggi Syariah. Penubuhan Mahkamah
Utama Syariah di negeri Perak Darul Ridzuan, telah meningkatkan lagi martabat dan kuasa
kehakiman tertinggi yang mampu menyelesaikan pelbagai masalah rumit berhubung hal
ehwal masyarakat bagi umat Islam.

Perbezaan ketara dalam bidang kuasa serta kedudukan institusi kehakiman ini menjadi
asas penting dalam memahami konflik perundangan yang timbul dalam kes SIS, khususnya
apabila isu fatwa bertembung dengan tuntutan kebebasan asasi di bawah Perlembagaan.
Menurut kenyataan oleh SIS (2014), fatwa tersebut telah melanggar hak asasi dalam
Perlembagaan Persekutuan. Selain itu, fatwa tersebut juga dikatakan mencerobohi
bidangkuasa Persekutuan di mana Parlimen sahaja yang mempunyai kuasa legislatif untuk
membataskan hak-hak asasi manusia. SIS menegaskan lagi bahawa fatwa tiada kuasa untuk
memberi arahan kepada institusi mahupun agensi kerajaan seperti Kementerian Dalam Negeri
untuk mengharamkan dan merampas buku-buku dan SKMM untuk menyekat laman-laman
media sosial. Selari dengan kajian daripada Muhammad Shazren (2021), Perlembagaan



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

Persekutuan memberi jaminan terhadap hak kebebasan bersuara kepada setiap warganegara
Malaysia, seperti yang termaktub dalam Perkara 10(1)(a). Jelasnya lagi warganegara
Malaysia mempunyai kebebasan dalam mengeluarkan pendapat dan buah fikiran selagi mana
tidak menyentuh isu-isu sensitif yang telah dinyatakan dalam Perkara 10(4).

Bagi menyentuh Perkara 11(4) Perlembagaan Persekutuan, kajian daripada
Shamrahayu Aziz (2018), menyatakan bahawa Perkara 11(4) memberikan kuasa kepada
Badan Perundangan Negeri untuk mengawal atau menyekat sebarang pengembangan
kepercayaan agama atau doktrin dalam kalangan orang-orang Islam. Walaubagaimana pun,
peruntukan ini tidak boleh diperluaskan kepada entiti pertubuhan, kerana entiti pertubuhan
tidak mempunyai keupayaan untuk menganut sesuatu agama. Secara tidak langsung, SIS
dapat mengembangkan serta menyebarkan fahaman mereka tanpa boleh dikenakan tindakan
oleh penguatkuasaan agama. Ditambahkan dengan kajian oleh Zul-kifli (2022) menegaskan,
perkembangan fahaman mereka dipercayai berpunca daripada keinginan kepada kebebasan
tanpa sempadan lantaran agama dilihat sebagai penuh dengan peraturan, sekatan, pantang
larang dan tidak rasional.

Hasil Dapatan

Kajian ini menggabungkan analisis literatur terhadap kes SIS Forum dengan data primer yang
diperolehi melalui temu bual separa berstruktur bersama seorang informan daripada peguam
Sivil. Secara keseluruhannya, dapatan ini memfokuskan kepada keseluruhan kes SIS dalam
keputusan Mahkamah Persekutuan. Dalam dapatan ini mendedahkan jurang antara autoriti
fatwa di peringkat negeri serta dalam kerangka perundangan Sivil di peringkat Persekutuan.

“Fatwa ni belum jadi lagi satu undang-undang yang solid... Fatwa ni hanya bagi satu macam
garis panduan. Tapi pergi balik kepada undang-undang syariah untuk mengubal peruntukan
terhadap fatwa yang dulu, ada tak? Baru ia akan keluar satu undang-undang yang lain
berdasarkan fatwa itu tadi.”

Menurut kenyataan daripada informan, fatwa mempunyai kedudukan yang sah dalam
sistem perundangan Malaysia, namun ia tidak bersifat mengikat secara mutlak melainkan
digubal dalam bentuk undang-undang. Mahkamah Persekutuan menegaskan bahawa fatwa
hanya terpakai ke atas individu, bukan organisasi. Hal ini menimbulkan cabaran apabila
fatwa terhadap SIS tidak dapat dilaksanakan sepenuhnya terhadap organisasi tersebut,
meskipun kandungan fatwa mengisytiharkan pengharaman. Temu bual bersama informan
turut mengesahkan bahawa keputusan Mahkamah Persekutuan memberi isyarat jelas bahawa
fatwa tidak mempunyai kuasa automatik terhadap entiti perundangan seperti pertubuhan,
kerana ia hanya boleh berkuat kuasa kepada Muslim secara individu. Justeru, dapatan ini
memperlihatkan keterbatasan fatwa sebagai sumber undang-undang apabila berhadapan
dengan entiti korporat

“Sebab itu awal-awal Mahkamah Persekutuan cakap, dia bawah bidang kuasa Mahkamah
Syariah. Tapi Mahkamah Syariah, apa bidang kuasa menghadkan setakat mengharamkan
sesuatu organisasi. Kalau organisasi ditubuhkan di bawah Majlis Agama Islam, boleh lah ia
batalkan. Tetapi organisasi ni ditubuhkan di bawah ROS Registrar of Societies. Itu di bawah
satu badan undang-undang sivil yang lain”

Hasil temu bual mendapati wujud konflik bidang kuasa antara Mahkamah Sivil dan Mahkamah
Syariah. Bidang kuasa Mahkamah Syariah bertanggungjawab dalam menguatkuasakan fatwa, namun
bidang kuasanya terhad kepada individu muslim sahaja.



FATWA, KEBEBASAN ASASI DAN BIDANG KUASA MAHKAMAH:
ANALISIS KES SIS FORUM

Sementara itu, Mahkamah Sivil mengawal pertubuhan melalui Registrar of Societies (ROS)
dan perlembagaan. Situasi ini mewujudkan jurang perundangan apabila organisasi seperti SIS
dilindungi oleh kerangka sivil meskipun difatwakan menyeleweng. informan yang ditemu bual
menekankan bahawa ROS berada di bawah bidang kuasa Persekutuan, manakala fatwa pula
berada dalam bidang kuasa negeri. Pertindihan ini menjadikan kedudukan fatwa lebih rumit
kerana sebarang tindakan ke atas pertubuhan perlu melalui saluran Mahkamah Sivil, walaupun
dari sudut syariah telah difatwakan sesat.

“Ajaran-ajaran yang kita sendiri susah nak pantau. Macam ajaran-ajaran sesat pun kita tak
boleh pantau. Syiah pun sama. Tapi sebabkan fatwa tetap ada.. Majlis Agama Islam kena
Agresifly membuat tindakan dan perlaksanaan dan jugak penguatkuasaan terhadap
golongan-golongan ini. Majlis agama hanya akan bertindak jika ada report. Kenapa dia tak
buat siasatan sendiri? itu yang kita jadi question.”

Dapatan menunjukkan bahawa penguatkuasaan fatwa bergantung kepada tindakan
Majlis Agama Islam dan pihak berkuasa Syariah. Namun begitu, penguatkuasaan sering
bersifat reaktif iaitu hanya selepas aduan dibuat, bukan proaktif. Kelemahan dari segi
penguatkuasaan ini menyebabkan ajaran atau pemahaman bercanggah dengan Islam sukar
dibanteras secara efektif. Informan juga menjelaskan bahawa fatwa yang diwartakan
sebenarnya boleh menjadi rujukan dalam peraturan pentadbiran atau kehakiman, tetapi hal ini
memerlukan kesepakatan institusi penguatkuasaan negeri. Tanpa pelaksanaan yang konsisten,
fatwa hanya tinggal sebagai dokumen undang-undang yang tidak berfungsi sepenuhnya
dalam realiti masyarakat.

“Perlembagaan Persekutuan itu adalah ibu kepada segala undang-undang dalam Malaysia.
Selagi mana undang-undang Syariah tidak menjadi.. tak digubal menjadi undang-undang
utama dalam Malaysia, selagi tu dia tak boleh, dia ter.. tersekat disitu. Sebab kita sekarang
ada conflict of jurisdiction. Maksudnya Sivil lain, Syariah lain. Bidang kuasa nya pon
berbeza”

Walaupun fatwa diiktiraf sebagai salah satu sumber undang-undang Islam,
keberkesanannya dilihat terbatas kerana bergantung kepada bidang kuasa negeri dan
kesediaan politik untuk menggubal undang-undang yang lebih menyeluruh. Informan juga
menekankan bahawa selagi Perlembagaan Persekutuan menjadi rujukan utama tanpa
pengiktirafan syariah sebagai undang-undang setanding dengan sivil, kedudukan fatwa akan
terus berada pada tahap yang terhad. Hal ini juga dikaitkan dengan cabaran federalisme di
Malaysia yang meletakkan agama Islam di bawah kuasa negeri, sedangkan banyak isu yang
timbul melibatkan implikasi peringkat Persekutuan. Oleh itu, keberkesanan fatwa dalam
mengawal pemikiran menyeleweng bergantung kepada sejauh mana kerjasama erat antara
kerajaan negeri, institusi agama dan mahkamabh sivil dapat dicapai

Analisis Penghakiman SIS Forum oleh Mahkamah Persekutuan

Dapatan kajian memperlihatkan tafsiran Perlembagaan Persekutuan oleh Mahkamah
Persekutuan terhadap fatwa yang dikenakan terhadap kes SIS. Tidak dinafikan bahawa fatwa
adalah instrumen yang penting dan patut dipelihara. Namun, keberkesanannya masih terbatas
disebabkan beberapa faktor perbezaan badan berautoriti antara undang-undang Syariah serta
undang-undang Sivil. Hasil analisis keputusan akhir Mahkamah Persekutuan mendapati fatwa
tersebut sah dari segi Perlembagaan, akan tetapi Mahkamah Persekutuan mengecualikan atau
menghapuskan beberapa perenggan. Antara isi kandungan fatwa yang dikenakan keatas SIS



5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

merujuk “fatwa pemikiran liberalisme dan pluralisme agama” yang ditolak oleh Mahkamah
Persekutuan seperti berikut:

e SIS Forum (Malaysia) dan mana-mana individu, pertubuhan atau institusi yang
berpegang kepada fahaman liberalisme dan pluralisme agama sebagai sesat dan
menyeleweng daripada ajaran Islam.

e Mana-mana bahan terbitan yang berunsur pemikiran-pemikiran fahaman liberalisme
dan pluralisme agama hendaklah diharamkan dan boleh dirampas.

e Suruhanjaya Komunikasi dan Multimedia (SKMM) hendaklah menyekat laman-
laman sosial yang bertentangan dengan ajaran Islam dan Hukum Syarak.

e Mana-mana individu yang berpegang kepada fahaman liberalisme dan pluralisme
agama hendaklah bertaubat dan kembali ke jalan Islam.

Fatwa yang hanya berkuasa kepada individu Muslim dan tidak terpakai kepada organisasi
pertubuhan boleh menimbulkan cabaran yang besar kepada institusi fatwa dalam
menguruskan pertubuhan-pertubuhan yang mempunyai fahaman yang menyeleweng daripada
ajaran [slam.

“Article 11(4) applies only to the control or restriction of the propagation of religious
doctrine among persons professing Islam.”

Menurut kenyataan Mahkamah Persekutuan di atas, Mahkamah Persekutuan bersetuju
dengan peruntukan Perkara 11(4) yang dibahas oleh SIS. Dalam Perkara tersebut
membahaskan “undang-undang negeri dan berkenaan dengan Wilayah-wilayah Persekutuan
Kuala Lumpur, Labuan dan Putrajaya, undang-undang Persekutuan boleh mengawal atau
menyekat pengembangan apa-apa doktrin atau kepercayaan agama di kalangan orang yang
menganuti agama Islam”. Tafsiran menurut Mahkamah Persekutuan, kawalan tersebut hanya
terpakai kepada individu yang menganuti agama Islam, bukan kepada organisasi yang
menyebarkan fahaman. Hal ini selari dengan pandangan Mohd Kamel (2016) yang
menegaskan bahawa fatwa yang diwartakan sememangnya bersifat mengikat terhadap orang
Islam dalam negeri berkenaan, tetapi perlaksanaannya tetap memerlukan kuasa undang-
undang serta penguatkuasaan melalui Mahkamah Syariah. Dalam kes SIS, keputusan
Mahkamah Persekutuan memperlihatkan dengan jelas bahawa ruang lingkup fatwa terhad
kepada individu, selaras dengan tafsiran Perlembagaan Persekutuan.

“The fatwa has the effect of restraining the appellant from expressing its views, thereby
infringing the right to freedom of speech and expression.”

Menurut kenyataan diatas, Mahkamah Persekutuan bersetuju bahawa kuasa untuk
menyekat penerbitan serta media sosial adalah terletak di bawah undang-undang Persekutuan
dengan mengikut akta yang dibenarkan iaitu (Akta Mesin Cetak 1984) dan (Akta Komunikasi
dan Multimedia 1998), bukan di bawah undang-undang negeri ataupun institusi fatwa negeri.
Selari dengan kenyataan SIS menyatakan bahawa fatwa yang mengharamkan bahan terbitan
serta mengarahkan SKMM untuk menyekat media sosial adalah tidak berperikemanusiaan
serta berkait dengan menyekat kebebasan bersuara yang termaktub dalam Perlembagaan
Persekutuan Perkara 10(1)(a) iaitu “tiap-tiap warganegara berhak untuk kebebasan bercakap
dan bersuara”. Konflik bidang kuasa yang ditekankan dalam dapatan ini antaranya,
Mahkamah Syariah dan Mahkamah Sivil mencerminkan realiti semasa konsep perundangan
di Malaysia. Menurut kajian oleh Suhaizad dan Zulfadli (2023), menegaskan bahawa
Mahkamah Syariah mempunyai bidang kuasa yang terbatas, manakala Mahkamah Sivil boleh
mengawal hampir kesemua aspek pentadbiran mahupun pertubuhan melalui Registrar of



FATWA, KEBEBASAN ASASI DAN BIDANG KUASA MAHKAMAH:
ANALISIS KES SIS FORUM

Societies (ROS). Dengan pertindihan bidang kuasa tersebut, ia menjadikan fatwa sukar
dilaksanakan terhadap organisasi atau pertubuhan yang berdaftar di bawah undang-undang
Sivil. Secara tidak langsung SIS berjaya mengekalkan kedudukannya sebagai pertubuhan
yang sah serta boleh beroperasi dengan kebenaran walaupun difatwakan menyeleweng. Oleh
yang demikian, ia boleh menimbulkan persepsi masyarakat terhadap kelemahan institusi
fatwa dalam melaksanakan fungsi kefatwaan tersebut terhadap ajaran atau fahaman yang
bercanggah dengan ajaran Islam.

Perlembagaan Persekutuan yang berteraskan prinsip federalisme telah mengiktiraf
Islam sebagai agama Persekutuan. Walaupun Islam telah diiktiraf sebagai agama Persekutuan
tetapi masih terikat secara langsung, yang mana hal ehwal Islam tetap berada di bawah
bidang kuasa negeri sebagaimana peruntukan dalam Jadual Kesembilan, sekali gus
mengehadkan skop pemakaian serta penguatkuasaan fatwa apabila isu yang timbul
melibatkan kesan terhadap umat Islam di negara ini. Keadaan ini menyebabkan fatwa
menjadi kurang berkesan, bukan disebabkan isi fatwa, tetapi kuasa terhadap negeri itu terhad.
Tambahan, fahaman dan ideologi ini hendaklah dikawal di seluruh negara. Penemuan ini
selari dengan kajian yang dijalankan Nur Ain (2024), wujudnya kekaburan bidang kuasa
antara Parlimen dan Dewan Undangan Negeri dalam penggubalan undang-undang jenayah
syariah. Justeru, tanpa adanya mekanisme penyelarasan institusi yang berfungsi dalam
kerangka Perlembagaan Persekutuan, fatwa berisiko kekal sebagai instrumen yang terhad
kepada konteks negeri dan tidak mampu setanding serta berfungsi secara berkesan dalam
menghadapi cabaran dalam peringkat Persekutuan.

Berikut dibawakan jadual pemetaan terhadap perbezaan Institusi Fatwa Negeri dan
Mahkamabh Sivil.

Jadual 1.1: Pemetaan terhadap Perbezaan Institusi Fatwa dan Mahkamah Sivil

Ciri perbezaan Institusi Fatwa Negeri Mahkamah Sivil

Perlaksanaan dan Terikat kepada perlaksanaan | Dilaksanaan di bawah Parlimen yang

eneoubalan dan penggubalan oleh mempunyai kuasa dalam
pengeu Kerajaan Negeri. Perlembagaan.
Hanya terpakai kepada Terpakai kepada organisasi atau
Pemakai individu Muslim (ratural pertubuhan (artificial entities) serta
persons). semua warganegara.
Kawalan penerbitan/ . . Berkuasa melalui Akta 301 dan Akta
. Tidak mempunyai kuasa.
media 588.

Bidang kuasa yang lebih luas dan

Terbatas dalam sempadan menyeluruh di peringkat

Sifat keberkesanan negeri dan individu.

Persekutuan.
Bidang kuasa Terhad kepada pertubuhan di .

o Mengawal  organisasi  yang
mengawal bawah kawalan Majlis berdaftar di bawah (ROS)
pertubuhan Agama Islam Negeri. '

Penguatkuasaan Reaktif Proaktif




5th INPAC 2025
“Advancing Malaysia MADANI Through Shariah and Legal Research”

Melihat kepada Jadual Pemetaan 1.1 di atas, ciri-ciri yang terdapat pada Institusi
Fatwa Negeri melihatkan kelemahan-kelemahan yang perlu diperkukuhkan melalui
mekanisme penyelarasan institusi yang patut berfungsi dalam kerangka Perlembagaan
Persekutuan. Mahkamah Sivil menunjukkan tahap yang lebih dominan dalam melaksanakan
setiap tindakan kerana kawalan yang lebih luas di peringkat Persekutuan serta keterikatan
undang-undang kepada semua lapisan masyarakat. Penguatkuasaan yang bersifat reaktif juga
menguatkan lagi tanggapan bahawa fatwa di Malaysia belum cukup mantap dari segi
pelaksanaannya. Secara tidak langsung membuka ruang kepada penggunaan kebebasan asasi
sebagai hujah dalam mencabar autoriti institusi fatwa. Malah diperkukuh dengan kedudukan
Perlembagaan yang sentiasa memenangkan kerangka kebebasan bersuara dalam pembicaraan
sesuatu kes Sivil. Sepertimana dinyatakan dalam kajian Fatin Nabillah (2018), penolakkan
SIS terhadap fatwa menggabarkan cabaran besar yang dihadapi oleh institusi fatwa yang
hanya tinggal sebagai dokumen undang-undang tanpa adanya pelaksanaan konsisten,
akhirnya gagal memainkan peranan sebagai benteng akidah.

Akhir sekali, kajian ini menegaskan bahawa dalam kes SIS bukan sekadar isu konflik
mahkamah semata-mata, tetapi mencerminkan keperluan mendesak terhadap reformasi
institusi fatwa dalam kerangka perundangan negara supaya fatwa itu benar-benar boleh
berfungsi sebagai benteng pengawalan akidah umat Islam, sejajar dengan kedudukan Islam
sebagai agama Persekutuan.

Kesimpulan

Kesimpulannya, kajian ini menegaskan bahawa institusi fatwa perlu diperkukuhkan melalui
mekanisme undang-undang yang lebih jelas dan menyeluruh, termasuklah penyelarasan
antara negeri dan Persekutuan. Reformasi dari aspek perundangan dan penguatkuasaan
adalah penting bagi memastikan fatwa tidak hanya berperanan sebagai dokumen hukum, akan
tetapi benar-benar berfungsi dalam menangani cabaran ideologi seperti liberalisme dan
pluralisme. Implikasi daripada kajian ini menunjukkan bahawa keberkesanan fatwa dalam
sistem perundangan negara bergantung kepada kerjasama erat antara kerajaan negeri,
kerajaan Persekutuan serta institusi kehakiman bagi meletakkan autoriti fatwa dalam
kedudukan yang lebih berwibawa dan dihormati.

Penghargaan

Penulis merakamkan setinggi-tinggi penghargaan dan terima kasih kepada Dr. Zul-kifli bin
Hussin, selaku penyelia dan pensyarah di Fakulti Pengajian Islam, Universiti Sultan Azlan
Shah, di atas membimbing, menasihat serta memberi dorongan berterusan sepanjang
penulisan artikel jurnal ini dijalankan. Jasa dan tunjuk ajar beliau telah banyak membantu
dalam memperkukuhkan kualiti penyelidikan ini.

Ucapan terima kasih juga ditujukan kepada Puan Nor Azniza binti Md Saad, selaku
peguam sivil yang sudi meluangkan masa untuk ditemu bual dan memberikan pandangan
berharga berkaitan aspek guaman serta implikasi perundangan dalam kes SIS. Pandangan
beliau telah menyumbang dari aspek undang-undang serta keseluruhanya terhadap dapatan
kajian ini.

Akhir sekali, penghargaan turut diberikan kepada Universiti Sultan Azlan Shah yang
telah menyediakan kemudahan serta ruang penyelidikan yang kondusif. Segala bantuan,
sokongan dan kerjasama daripada semua pihak amatlah dihargai.



FATWA, KEBEBASAN ASASI DAN BIDANG KUASA MAHKAMAH:
ANALISIS KES SIS FORUM

Rujukan

Ab Rahman Thobroni bin Mohd Mansor. (2022). Mahkamah Syariah Perak: Analisis sejarah.
Al-Qanun (Jurnal Syariah Perak), 1-15.
Al-Khindiy, A. al-R. (2008). Al-taysir fi al-fatwa: Asbabuhu wa dawabituhu. Muassasah al-

Risalah Nashiriin.
Baherudin, M. S. (2021). Hak asasi menurut Perlembagaan Persekutuan. Perpustakaan
Internasional Waqaf Ilmu Nusantara.

https://wagafilmunusantara.com/wp-content/uploads/2023/03/5 artikel hak-asasi-
manusia_competition.pdf

Berita Harian. (2025, June 19). “Sister in Islam bukan individu yang tertakluk kepada fatwa” —
Mahkamah Persekutuan. New Straits Times Press (M) Bhd.
https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2025/06/1409821/sister-islam-bukan-
individu-yang-tertakluk-kepada-fatwa-mahkamah

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research
in Psychology, 3(2), 77-101.
https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (3rd ed.). Sage Publications.

Fatin Nabillah Md Bahruddin, & Hairul Azlan Annuar. (2018, October). Denial of Sister in
Islam (SIS) against fatwa and its institutions in Malaysia. Al-Qanathir International
Journal of Islamic Studies, 12(1), 1-9.
https://al-qanatir.com/aqg/article/view/127/98

Indriaty Ismail, & Ahmad Mukri Aji. (2021). Pemikiran Sister in Islam dan hak asasi manusia.
Akademika, 91(1), 151-164.

Ismail, R. (2016). Metodologi penyelidikan: Teori dan praktis. Universiti Kebangsaan
Malaysia.

Mamat, Z. (2019). Sejarah perkembangan institusi fatwa. Penerbit Universiti Sains Islam
Malaysia.

Merriam, S. B., & Tisdell, E. J. (2016). Qualitative research: A guide to design and
implementation (4th ed.). Jossey-Bass.

Mohamad, T. A. (2014). Kes SIS Forum: Satu ulasan. Jawatankuasa Fatwa Selangor.

Mohd Awang, 1., Mohd Sobhi, 1., Azanin, A., & Aszunarni, A. (2019). Penyelidikan sains
sosial: Aplikasi teori dan metodologi. Penerbit Universiti Malaya.

Mohd Kamel bin Mat Salleh. (2016). Kedudukan fatwa dan pendapat mutfti sebagai autoriti di
Mahkamah Syariah Malaysia. Journal of Contemporary Islamic Law, 1(1), 1-23.

Nur Ain Mohd Sabirin, & Ahmad Azam Mohd Shariff. (2024). Penggubalan undang-undang
jenayah syariah di Malaysia: Analisis ke atas kekaburan bidang kuasa Parlimen dan
Dewan Undangan Negeri. Akademika, 94(2), 346-360.
https://doi.org/10.17576/akad-2024-9402-20

Shaltut, M. (1991). Al-fatawa. Dar al-Shurigq.

Shamrahayu A. Aziz. (2018). Islam dalam Perlembagaan Persekutuan. Penerbit IKIM.

Sisters in Islam. (2014, October 31). SIS mencabar fatwa liberalisma dan pluralisma.
https://sistersinislam.org/sis-mencabar-fatwa-liberalisma-dan-pluralisma

Suhaizad bin Saifuddin, & Zulkifli Abd Ghani. (2023, February). Sejarah dan perkembangan
Mahkamah Syariah di Malaysia dan usaha memartabatkannya.
https://www.researchgate.net/publication/368780693

Zul-Kifli bin Hussin, & Nor Azlina Abd Rahman. (2022). Gerakan ateis dalam kerangka
tafsiran Perkara 11(4) Perlembagaan Persekutuan. A/-Takamul al-Ma ‘rifi, 5(1), 16-28.
https://jurnal.usas.edu.my/altakamul/index.php/altakmulfiles/article/view/83/52

11


https://waqafilmunusantara.com/wp-content/uploads/2023/03/5_artikel_hak-asasi-manusia_competition.pdf
https://waqafilmunusantara.com/wp-content/uploads/2023/03/5_artikel_hak-asasi-manusia_competition.pdf
https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2025/06/1409821/sister-islam-bukan-individu-yang-tertakluk-kepada-fatwa-mahkamah
https://www.bharian.com.my/berita/nasional/2025/06/1409821/sister-islam-bukan-individu-yang-tertakluk-kepada-fatwa-mahkamah
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
https://al-qanatir.com/aq/article/view/127/98
https://sistersinislam.org/sis-mencabar-fatwa-liberalisma-dan-pluralisma
https://www.researchgate.net/publication/368780693
https://jurnal.usas.edu.my/altakamul/index.php/altakmulfiles/article/view/83/52

